### 《大乘百法明門論》講記 目錄

| 講次 | 課程內容                                             | 頁次  |
|----|--------------------------------------------------|-----|
| _  | 釋題、心法一八識                                         | 1   |
| _  | 心所有法—五遍行、五別境                                     | 31  |
| =  | 善法一信、精進、慚、愧、無貪、無瞋、無癡                             | 53  |
| 四  | 善法-輕安、不放逸、行捨、不害                                  | 76  |
| 五  | 根本煩惱-貪、瞋、癡、慢、疑                                   | 92  |
| 六  | 根本煩惱一惡見                                          | 120 |
| t  | 小隨煩惱—忿、恨、惱、覆、誑、諂、<br>憍、害、嫉、慳                     | 143 |
| 八  | 中隨煩惱-無慚、無愧<br>大隨煩惱-不信、懈怠、放逸、昏沉、<br>掉舉、失正念、不正知、散亂 | 169 |
| 九  | 不定-悔、眠、尋、伺                                       | 194 |
| +  | 色法-五根、六塵                                         | 214 |
| +- | 不相應行法                                            | 238 |
| += | 無為法-虚空、擇滅、非擇滅、不動、<br>想受滅、真如<br>無我-人無我、法無我        | 273 |

大乘百法明門論 第一講 心法-八識 大乘百法明門論 第一講 心法一八識

各位居士大德!阿彌陀佛! 我們這一次開講《大乘百法明門論》。

這部論是怎麼來的呢?它是天親菩薩,從《瑜伽師 地論》的「本地分」當中節錄出來的,很簡單的把它節 錄出來,是怎麼樣簡單的節錄出來呢?就是本來的《瑜 伽師地論》,是無著菩薩把宇宙萬法歸納成六百六十法, 天親菩薩覺得這樣還是太龐雜了,因此就把它再簡化為 百法,這就是這部《百法》的來源。

### 造者

誰是天親菩薩呢?他的梵語名字叫做「婆藪槃豆」, 我們就翻譯成「天親」或者是「世親」,所以也有說是世 親菩薩的,或者是稱天親菩薩,都是同一位。天親菩薩, 他是什麼時代的人呢?他是生在佛涅槃之後的九百年。

他是北印度犍駄剌國富羅城這個地方的人,他是國 師婆羅門憍尸迦的第二個兒子,是無著菩薩的胞弟。我 們就知道,他們兩兄弟,一個無著,一個世親,都是非 常有名的。

天親菩薩,他年紀很輕的時候就出家了,他專攻的是什麼呢?就是小乘的經律論三藏,有關於小乘的經律論三藏,非常的通達,所以他也可以說是博學多聞,著有很有名的一部論,叫做《阿毘達磨俱舍論》。因為他對小乘的經律論三藏研究得非常深刻,所以在他的眼裡、還有心裡,就覺得小乘是最究竟的。大乘呢?大乘非佛說,不承認大乘的部分。由於他鑽研的都是小乘的部分,所以他就執著小乘,毀謗大乘。

這樣一段時間之後,看在哥哥無著菩薩的眼裡,就 覺得非常為他擔心,因為他這樣毀謗大乘法的業障,非 常非常的重,所以無著菩薩就想盡了辦法,看怎麼樣去 度化他。終於因緣成熟了,想盡了辦法,偷偷地放一本 大乘的經典在他的桌子上,就是無所不用其極,想盡了 辦法。

終於,在不知不覺就深入大乘的經藏,一看!哎啊! 不得了!實在是太稀有難得了!相對小乘法來說,它說得更圓滿、更究竟,以前謗法這麼長的時間,怎麼辦呢? 謗法用什麼謗?用舌頭謗法,那如果要謝罪,就只有把 舌頭割掉,所以他想說:「我的業障這麼重,怎麼辦?只 有以割舌頭來謝罪!」

這個時候,無著菩薩就阻止他,勸他說:「你現在就 算割了舌頭,也不能夠贖你毀謗大乘這個謗法的罪,現 在倒不如再用你這個舌頭,轉過來稱揚讚歎、宏揚大乘 經論,這樣也許才能夠淨除你這個謗法的業障。」

天親菩薩聽了之後,覺得好像也只有這個辦法,因此他就轉過來宏揚、讚歎大乘,於是就寫了很多有關於解釋大乘經典的論著。我們比較耳熟能詳的,就是《百法明門論》、《唯識三十論》、《攝大乘論》,因為這幾部都是研究唯識一定要看的書。那也有其他的,譬如說:《釋金剛論》、《法華經論》等等,都是非常有名的。

這就是有關於天親菩薩,我們簡單的介紹。

### 釋題

現在我們就開始介紹,為什麼這個名稱要叫做「大乘百法明門論」,到底這幾個字是什麼意思呢?

「大乘」,就相對小乘來說的。在小乘裡面,我們看 《俱舍論》就知道,它把一切法歸納成七十五法,跟我

## 大乘百法明門論 第一講 心法-八識

們現在介紹的百法,不是因為它少了二十五法,所以它不究竟,不是,而是主要的內容,它只有講到「人無我」的部分。因為小乘主要就是在談人無我的部分,就是小乘要斷我執,因為他要證涅槃,怎麼樣證涅槃呢?除非斷我執。為什麼斷我執可以證涅槃呢?因為輪迴是我執造成的,所以你什麼時候無我,輪迴就空了。因為有我執,所以生煩惱,生煩惱就造業,有業就要輪迴,看你是善業、還是惡業,惡業就是三惡道,善業的話就是三善道。所以,整個輪迴是以為有「我」的執著所造成的,所以只要證到人無我,就不會生煩惱,不會生煩惱就不會造業,沒有業力就不會輪迴,所以輪迴就空了。

所以,小乘所有的經論,說的無非就是人無我的道理,因為他們的目標是要證涅槃,暫時不來三界六道受生,暫時入涅槃,就是證滅盡定或者是滅受想定,就可以不來投胎,而進入四聖法界。可是,他也沒有超越生死,只是從分段生死進入變易生死而已,他還在生死當中,還在十法界當中,所以沒有辦法究竟圓滿開悟成佛,就是因為他只有證到人無我,只有破見惑、思惑。

現在《百法》跟小乘有什麼不同呢?小乘是七十五 法,講得無非就是怎麼樣證得人無我的道理,大乘的百 法就不一樣,它除了能夠證到人無我,還能夠證到法無 我,所以它不但能夠破見思二惑,還能夠破塵沙惑、無 明惑。

塵沙、無明惑是由所知障所形成的。煩惱障是由我 執造成的,所知障是由法執造成的。所謂的所知障,就 是無明的淺深,我們知道破一品無明,證一分法身,所 以要證到法無我,就要有見法空的智慧,無漏的智慧, 不但要證到人無我,還要證到法無我,你能夠破我執, 還能夠破法執,這樣才能夠超越兩種生死,就是分段生

死和變易生死。所以,除非有大乘百法的見地、還有修證,你才能夠真正的證到我空、法空,也就是人無我跟法無我,這樣才能夠超越分段生死和變易生死,而究竟圓滿成佛。

這就是「大乘」的意思,相對小乘來講。

這個「乘」,就是運載,就好像世間的車或者是船, 它可以運載貨物到達很遠的地方。現在這個百法,讓我 們了悟二無我的智慧,就是我空、法空,這樣無漏的智 慧,有了這樣的智慧,我們才能更超越兩種生死的大海, 然後到達成佛的彼岸,這就是大乘的意思。

什麼叫做「百法」呢?百,就是數目,一百個,叫 做百。

「法」,一般解釋「法」,就是規範、法則的意思。每一個法都有它的規範法則,我們怎麼去認識這個法呢?就是循著這個法的規範法則,我們就了解它是什麼法。而且這個法,它本身也能夠一直保持它這個規範法則不會壞失,一直保持它的自性不壞失,我們才能夠循著這個法則,去認識它是屬於什麼法。譬如說:眼前的香水百合就有香水百合的軌範跟法則,我們一講香水百合,大家腦海裡面就有一個香水百合的樣子出來,那個就是香水百合的規範跟法則。我們認識這個法,就是依循這個規範法則去認識它的。

所以我們說房子,馬上就有房子的規範跟法則,我們也可以畫出你心目中或者夢想當中的房子。馬路也是有馬路的軌範跟法則,任何一法,桌子、椅子、麥克風,我們是循著什麼法則去認知它呢?就是它一直都是這個樣子,它不能今天是這個樣子,明天變了一個樣子。所以我們說它能夠保持它的自性不壞失,一直保持那個樣子,所以那個樣子就是它的軌則跟規範,這個就是「法」

的意思。

現在這邊百法的「法」,指的就是世間法、還有出世間法這兩種。世間法有九十四種,出世間法有六種,所以加起來一共是一百,所以就稱為「百法」。

什麼叫「明」呢?明,就是光明。我們都知道光明是比喻無漏的智慧,我們剛才講無漏的智慧,就是二無我的智慧,明白我空和法空,就是人無我跟法無我。這個空性的智慧,就好比光明一樣,所以它就用「明」來比喻這個無漏的智慧,因為只有無漏的智慧光明,才能夠破除無明的黑暗,所以叫做「明」。我們剛才講,不但要破見思惑,還有塵沙惑、還有無明惑,這個都是愚癡黑暗,只有這個無漏智慧的光明,可以破除這些黑暗,所以叫做「明」。

「門」,就是開通,沒有阻礙的意思。我們要進一個屋子,一定要經過一道門或一扇門,沒有門的話,我們沒有辦法進屋子。所以這個「門」是什麼意思呢?如果想要一路暢通無阻的從屋外進入到屋內,就一定要有這個門。現在這個「門」,就比喻百法是通往大乘成佛之道的門,所以你想要進入大乘,想要究竟圓滿開悟成佛,就一定要有這個門。這扇門,就是現在講的「百法」,只要你通達這個百法,你就可以一路暢通無阻的一直到達成佛的目標,所以百法是通往大乘成佛之門。這就是「門」的意思。

「論」,簡單說就是「抉擇」的意思。我們不管看哪一部論,看完這部論,心裡就有智慧,能夠抉擇什麼是對的、什麼是錯的,或者什麼是理法界、什麼是事法界,什麼是本體、什麼是現象,你就有那個抉擇的智慧。所有的論都是告訴我們怎麼去抉擇,以這一部來說的話,如果了解大乘百法明門的內容的話,我們就能夠抉擇事

理,明白現象界、明白本體界,明白有為法、明白無為法,全部都能夠明白,從一切法的本體,一直到它展現的所有的現象,都能夠完全的明白,達到最後的斷惑證真的目標。斷什麼惑呢?就是剛才講的三惑:見思、塵沙、無明這三惑;證真,證什麼真?就是成佛的目標,不管是菩提、還是涅槃,都能夠證得。這個就是「論」的意思。

所以,我們下一個小小的結論,什麼叫做「百法明 門論」呢?就是說明不管是聖者、還是凡夫,如果能夠 了悟百法的內容,就能夠有無漏的智慧,抉擇我執和法 執是招致分段還有變易生死最主要的原因,然後以人無 我、法無我,二無我的智慧,超越這兩種生死,到達成 佛的彼岸。

### 譯者

這部論是誰翻譯的呢?我們都知道它是玄奘法師翻譯的。他是在唐朝貞觀七年,到印度的那爛陀寺親近依止戒賢論師,學習唯識法相宗。在戒賢論師所有的弟子裡面,只有玄奘法師獨得親傳。在這個之後,他就以唯識的見地,折伏了當時許多不同的見解,各門各派都被他折伏,包含了種種的外道,也都被玄奘法師所制伏,所以當時他的名聲遠播。當時印度分成東、南、西、北、中,五印度,全部都聽到他的盛名,都說玄奘法師真是一位了不起的大論議師,不但能夠折伏佛教教內當中的各門各派,還能夠折伏外道。

玄奘法師,他是在唐朝貞觀十九年,西元 645 年, 帶著梵文的原典回到長安,奉唐太宗的聖詔,把這部論 翻譯成華文,這就是這部論的來源。

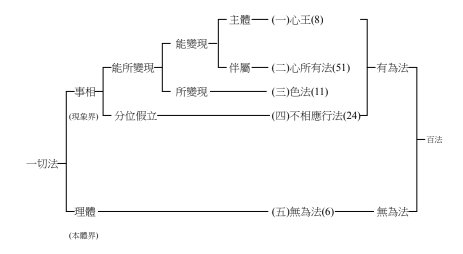
我們現在大略知道這部論,最主要就是說明一切法無我的道理,也只有證到一切法無我,才能夠斷除煩惱

## 大乘百法明門論 第一講 心法-八識

障、還有所知障,當這兩種障礙斷除,就能夠證得佛果。 這邊的佛果,指的就是涅槃果、還有菩提果。

想要成就佛的果位,就要明白「一切法無我」的道理,所以,我們要進一步了解什麼是「一切法」、什麼是「無我」的內容?

我們看第一個表,什麼是一切法的內容?



一切法,包含了九十四個有為法,六個無為法。 九十四個有為法,包含了八個心法、五十一個心所 有法、十一個色法、二十四個不相應行法。

六個無為法,是虛空無為、擇滅無為、非擇滅無為、 不動無為、想受滅無為、真如無為。

所以這個表,就說明宇宙萬有的現象,把它分成本 體跟現象界來說,就是一共有百法這樣的內容。

一切法是指事相、還有理體。事相,是指現象界, 這是屬於有為法的部分;理體,是講本體界,是無為法 的部分。

事相,再把它分成能所變現、還有分位假立。能所

變現,就是能變現跟所變現。能變現,就是八識心王, 心法它一共有八個,就是所謂的八識;伴屬,就是心所 有法,它是心法的伴屬,一共有五十一個心所有法。所 變現的,就是色法,一共十一個。

「能變現」是什麼意思呢?就是一般我們說,一切 法是怎麼產生的呢?心、意、識所變現的。心、意、識, 就是八識的意思。心,是指第八識,第八阿賴耶識;意, 是指第七識;識,是指第六識,包含前五識,這是能變 現萬法的主要來源。

「所變現」,像色法就是它所變現的。

「分位假立」是什麼意思呢?它是心法、心所有法、還有色法這三個的分位假立,就是二十四個不相應行法。它不是真實存在的,是我們第六意識分別才有的,怎麼樣去立它的名稱呢?就是依心法、心所有法、還有色法,這三個的分位假立所產生的名稱,它一共有二十四個。一般我們用第六意識去分別的東西,全部都在這個二十四個不相應行法裡面,譬如說:數字、大小、時間、空間、距離、長短,這些全部是我們第六意識的分別,它都是屬於二十四個不相應行法。

以上一共是九十四個,是屬於有為法,是指現象界 來說的。

八識變現出整個宇宙萬有這個現象界,現象界不是 無中生有,它應該還有一個本體,對不對?一切現象都 是從本體所出發的,這個本體,就是指「無為法」的部 分。它一共分成六種無為,只有一個是比較接近我們所 謂的真如,叫做「真如無為」,其他都只是相似的。

什麼叫做「無為」呢?就是沒有造作了。無所為, 這個「為」,就是造作的意思。像有為法,它就是有造作, 有造作都是生滅無常的。但是它生滅無常,是依什麼來 生滅無常?它不可能說我今天高興怎麼變就怎麼變,明天高興怎麼變就怎麼變,不可能嘛,它一定是依循一個什麼東西,那個什麼東西就是「因緣」,一切法因緣所生。所以它的生滅無常,是依因緣來變化的,依因緣或者是業力所展現的這個現象,這個是所謂的有為法,它的有為、有造作就是因緣,因緣每個剎那都在改變,所以它就不斷不斷在生滅,不斷不斷示現無常的現象。

可是我們進一步問:有為法是從哪裡來的?它不可能自然生,無中生有,突然就變出一個什麼來,所以一切法是依無為法來的,就是一切的現象界沒有離開我們的真心,對不對?這個真心就是現在講的這個無為,最究竟的無為,就是我們不生不滅的那個本體,就是我們的真心。一切都是從真心,唯心所現,真心一念妄動,起了無明,就有八識,八識再變現出十法界的身心世界,所以一切現象界就是這樣變現出來了。「唯心所現,唯識所變」,唯識所變,就是八識的變現;唯心所現,都沒有離開我們的本體真心。

那你說,不談真心,不談這個無為法,有為法可以 成立嗎?可以嗎?沒有無為,有有為法的展現嗎?有沒 有?離開了無為,能夠變現出有為法嗎?離開了真心, 能夠現出十法界的身心世界來嗎?離開了真心,我們的 真如本性能夠變現出十法界出來嗎?可不可以?不可以 啦!變不出來。所以一切有為法,是從本體來的,從無 為來的。

所以一切法的內容,說明了宇宙萬有的身心現象, 但是我們要了解,現象界沒有離開本體界,一切的宇宙 萬有是從真心,唯心所現,唯識所變出來的。

什麼是無我呢?就是人無我、法無我,我們剛才講 了一大堆名詞,就是在這個表上面。

|    | 染   | 淨    |    |    |  |
|----|-----|------|----|----|--|
|    | 因   | 果    | 因  | 果  |  |
| 二執 | 二障  | 二種生死 | 二空 | 二果 |  |
| 我執 | 煩惱障 | 分段生死 | 我空 | 涅槃 |  |
| 法執 | 所知障 | 變易生死 | 法空 | 菩提 |  |

我執、法執,煩惱障、所知障,分段生死、變易生死,涅槃、菩提,都在這個表上面。所以我們知道,一切眾生之所以會輪迴生死,就是有我執跟法執,我執生 起煩惱障,法執生起所知障;煩惱障感得分段生死,所知障感得變易生死。

現在我們就要藉著明白這個一切法的內容,了悟到人無我、法無我的道理;了解二無我的道理,就能夠證得我空跟法空。證得我空,就可以斷除我執;證得法空,就可以斷除法執,這兩種執著斷除了,煩惱障、所知障就跟著斷除。這兩種障斷除了,就能夠超越兩種生死,也就是分段生死跟變易生死,然後證得涅槃果跟菩提果。它的因果關係是這樣子:二執、二障是因,然後感得兩種生死(果)。如果你了悟我空、法空,有了我空、法空的智慧,就是證得二無我,有了這個無漏的智慧,你就可以證得兩種殊勝的果,叫做涅槃果、菩提果。這就是為什麼我們今天要來研讀「百法」最主要的目標,就是希望能夠證得佛的果位。

現在我們已經弄清楚了,這個佛的果位要怎麼證呢?就是你要證得二無我——我空跟法空的智慧,有了這二空的智慧,斷除兩種執著;斷除兩種執著,兩種障礙就沒有了,兩種生死就能夠超越了,就能夠證得兩種的果位,這就是為什麼要明白「一切法無我」的理由,最主要的理由就在這裡。

由此可知,我們也知道世親菩薩他為什麼要造這一

部百法,最主要的目的,當然是為了要利益一切眾生,也希望能夠使一切眾生斷除我執跟法執,證到二空。斷除兩種執著,就能夠除兩種障礙一煩惱障跟所知障,得兩種殊勝的果位,就是佛的果位一菩提跟涅槃這兩種果,這是主要造論的目的,也是我們今天要來學習「百法」最主要的目標,就是能夠證得佛的果位,怎麼證?就是要明白「一切法無我」的道理,你就能夠證得,這樣就能夠突顯「百法」它的重要性了。

既然斷二執,就能夠除二障,超越兩種生死,所以 我們進一步就要了解什麼是我執跟法執,不然我們還不 知道怎麼斷。

什麼叫我執跟法執?什麼叫做煩惱障、所知障?什麼叫做兩種生死?要弄清楚,我們才知道怎麼樣超越這兩種生死。

所以,現在我們就來解釋,什麼是我執跟法執? 我執

所謂的我執,唯識把它分成「分別我執」跟「俱生 我執」。分別我執,是由第六識來的;俱生我執,是第 七識來的。我們一般都了解,尤其是小乘的見地,他們 修四念處、或者是觀我空,要證得人無我,他們觀察的 對象是什麼呢?就是身心五蘊,所以小乘所謂的我執, 就是執身心五蘊為我,把這個五蘊假合的身心,把它當 作是真實的我,身是我,受、想、行、識是我,地、水、 火、風假合的四大色身是我,這個就是所謂的「我執」。 它是由第六意識的分別來的,所以它是屬於分別我執, 這個是小乘斷的我執。

但是還有一個比較深細的俱生我執,小乘沒有辦法 斷,它是第七識的作用。第七識的俱生我執,它就是念 念執八識的見分為我,這個是俱生的,這個小乘阿羅漢 沒辦法斷,因為小乘對於心法的解釋,它只講到前五識跟第六識,第七識、第八識在小乘的經典裡面是沒有說的,所以你看小乘的經典,看不到第七末那識、第八阿賴耶識,看不到這樣的名稱。他們所謂的「識」,指的是第六識,第七跟第八是沒有談到的,所以他們只能夠斷除的我執是屬於分別來的,就是分別我執,就是妄執身心五蘊為我,這個是屬於分別我執,這個只要斷見惑,就是所謂的薩迦耶見,就能夠證得。因為我們知道初果羅漢是破見惑,就是破薩迦耶見,薩迦耶見就是妄執身心五蘊為我。

### 法執

什麼是法執呢?什麼是「法」,我們剛才已經介紹過了,我們是依循它的規範跟法則來認知它,而且它能夠一直保持它的自性不壞失,這個叫做「法」。所謂的法執,它也分成第六識跟第七識,第六識的是分別法執,第七識的是俱生法執。

什麼是分別法執呢?就是妄認外在的世界、五塵為我所受用,就是眼耳鼻舌身,面對色聲香味觸,我眼睛每天看色塵、耳根每天聽聲塵……,把外在色聲香味觸這五塵境界,把它當作是真實存在的,這個是分別來的,第六意識的分別來的。

第六意識分別的作用,就是我知道我看到香水百合,那個叫做胡姬花、茉莉花,第六意識的分別,然後我又把這一切我看到的、聽到的、聞到的、吃到的、嚐到的、身體感覺到的,都把它當作真實存在的境界,這個叫做分別法執。那我們每天都覺得我們在受用這五塵境界,對不對?我要選擇看好的、聽好的、吃好的、聞香的、身體的感覺是好的,天氣太熱要吹冷氣,那就是我的身體的感受,要讓它舒服,我們都把外在五塵境界,

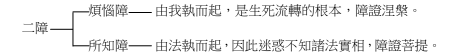
都把它當作是真實存在的,然後為我所受用,我每天就在享受這五塵境界,我就覺得我生活品質很高,這個就是分別法執。把外在的五塵境界當作是實有的,這就是一種對法的執著,對外在五塵境界的執著,這個執著是由第六意識分別來的,所以它稱為分別法執。

什麼是第七識的俱生法執呢?這個就是,當有一天學佛修行了以後,認為我有一個涅槃可以證,有一個佛可以成,有一個道可以修,這個就是「俱生法執」。可是我們修行的目的,不就是想要證……我們剛才才說,要證個菩提、涅槃果,不是嗎?可是你執著這些,你要證的、你要修的、你要成的這些道,都是真實存在的,這又是另外一種執著,它是由第七識來的。

第七識的恆審思量,念念都執著有一個道可修、佛 可成、涅槃菩提可證,為什麼說它是一種執著?那不是 我們修行的目標嗎?為什麼說它錯了呢?因為它不是修 出來的,它本來就有,懂嗎?菩提自性,本自具足,能 生萬法,統統沒有離開我們的真心,就是剛才講的本體 界,都是從我們的直心所顯現出來的。不管你說出多少 的功德、智慧、慈悲,或者佛的功德,都沒有離開我們 的真心,每個人都有的,懂嗎?只是被煩惱障、所知障 障住了,就是被我執、法執障住了,讓我們那個真心沒 有辦法顯現,可是無量的智慧德能都是本自具足的。既 然你本來有,你就不能夠說出你修出一個什麼來,然後 去證個什麼東西、求個什麼東西。它不是求來的、不是 修來的、也不是證來的,它是本來就有,所以說它錯。 而且以這個很堅強的法執,說我一定要證一個什麼東 西、我一定要修出一個什麼東西來,那你就永遠沒有辦 法恢復你清淨的真心,因為有很強烈的俱生法執障在那 邊,這個就是所知障障在那邊,你就別想要見到你的真

心,想要開悟、明心見性都不可能,這就是所謂的法執。

### 〔表三〕



第三個表就說明,煩惱障是由我執而起的。本來是無我的,但是我們不明白,以為有「我」,以為有「我」就產生了我執,然後生煩惱造業,就流轉六道生死,所以煩惱障是生死流轉的根本。煩惱的根本是什麼?我執,所以我執是輪迴的根本。只要煩惱障沒有去除,我執沒有斷的話,就別想證到涅槃。

什麼叫涅槃?就是寂靜的意思,寂靜怎麼得的?就是你止息了一切的煩惱,那個寂靜的狀態,我們給它一個名稱,叫做涅槃。所以涅槃是怎麼來的?就是斷我執來的。斷我執就不會生煩惱,就能止息一切的煩惱。所以,為什麼說佛證得涅槃?就是祂已經止息一切的煩惱,因為祂已經斷除了煩惱障,止息一切的煩惱。祂為什麼可以斷煩惱障?因為已經無我了,證到我空。

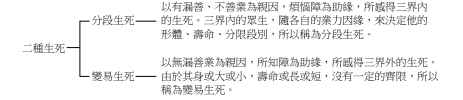
所謂的所知障,就是無明惑,所以它是由法執而起的。因為迷惑,不知道諸法的實相,因為所知障障住了,你就不能夠見到諸法實相。什麼是諸法實相?一切法無我,是諸法的實相。一切法都是生滅無常變化的,所以它不是真實存在的,這樣就可以破除法執,證到法空。有了法空的智慧,就能夠破除所知障,一共有四十一品無明。

所以我們修證的內容,第一步就是破見思惑,證到 人無我,就是斷我執;然後第二,破塵沙惑;第三,破 無明,就是現在講的所知障。

## 大乘百法明門論 第一講 心法-八識

這個所知障,就是障礙我們不能夠證得菩提。菩提就是覺悟的意思,覺悟什麼呢?就是無我的道理,也是覺悟法空的道理,就是證得法空的這個無漏智慧,就稱為菩提,所以菩提就是無漏的智慧,也是無我空性的智慧,有了法空的智慧,就能夠破所知障。

什麼叫做「分段生死」跟「變易生死」呢?我們看 第四個表。



### 分段生死

分段生死,是以有漏善、不善業為親因,煩惱障為 助緣,所感得三界內的生死。所以分段生死是三界內, 就是三界六道,也是六凡法界,我們所謂六道眾生的生 死,就稱為分段生死。

它是怎麼產生的呢?就是有漏善跟不善。有漏,就 是跟煩惱相應的,譬如說在六道當中,你行善就有人天 果報,但是這個善是跟煩惱相應的,就好比說我們現在 想要行善累績功德,是跟煩惱相應的,就是有一個我布 施了,這個布施是真實存在的、我是真實存在的、誰接 受我布施,統統是真實存在的。我為什麼要布施?因為 布施有功德,這個叫做有漏善,跟煩惱相應的善,你雖 然在行善,但是你沒有辦法解脫六道輪迴,還是在分段 生死當中。善業呢?有漏善業,就是人天果報。這邊講 的不善業,就是你造惡業的話,就是三惡道。但是不管 是善業、還是不善業,都是跟煩惱相應的。

煩惱怎麼來?因為有「我」,煩惱由我執來,所以我

們才會說阿羅漢為什麼能夠證得涅槃,暫時不來三界六 道受生呢?暫時不來輪迴?就是因為他斷分別我執,沒 有「我」就不會生煩惱,沒有煩惱就不會造業,沒有業 就不會在六道當中輪迴,所以六道輪迴是由我執而來 的,所以我執是輪迴的根本。因為我執,然後生煩惱、 造業,有業力就一定要輪迴,善業—三善道,惡業—三 惡道,這個就是分段生死。三界六道眾生的生死,都是 屬於分段生死。

為什麼叫「分段」呢?因為三界內的眾生,隨著各自的業力、因緣來決定它的身形。身形,就是像我們人道有人道的身形,畜生,看是哪一種畜生,也有牠的身形,餓鬼道有餓鬼道的身形,天人有天人的身形,不同的身形,是依照它不同的業力、因緣,展現不同的每一道的身形、還有壽命,都是分限段別,一段一段的,所以才給它一個名稱,叫做分段生死。你這一世在哪一道,你就是那一道的身形,你應該活多久,那個壽量是一段一段來算的,所以稱為分段生死。

所以我們現在就明白,三界六道眾生是屬於分段生死,分段生死是怎麼來的?煩惱障來的,煩惱怎麼來的? 我執來的,這樣就連起來了,因為有我執,所以生起煩惱障,感得三界內的分段生死。

### 變易生死

什麼叫變易生死呢?它是以無漏善業為親因,所知障為助緣,所感得三界外的生死。三界外的生死是什麼生死?就是進入四聖法界,所以我們知道變易生死是四聖法界——聲聞、緣覺、菩薩、佛。這個佛,不是圓教的佛,是藏通別圓當中,藏教還有別教的佛,還在十法界當中。聲聞、緣覺、菩薩、佛,他們都是屬於變易生死。

## 大乘百法明門論 第一講 心法-八識

無漏善業為因,無漏,就是他們已經斷我執了,但是還有法執,所以我們就知道,變易生死它是由所知障來的。所知障為助緣,無漏善業為親因,因為聖者他們都不會再造惡業了,而且在前面了分段生死的時候,已經斷了我執,可是法執沒有斷,所以我們前面才會說小乘阿羅漢斷了我執,但是沒有斷法執。所以小乘阿羅漢已經跳出了分段生死,但是他進入變易生死,所以我們說阿羅漢、辟支佛也都還沒有跳出生死,這個生死是包含了變易生死在裡面,所以他還是在生死的苦海當中。這是以大乘來看,小乘還沒有超越變易生死,所以我們才說它不究竟,因為還在十法界當中,還有所知障沒有破。雖然已經破了見思,但是塵沙、無明都沒有破,還有所知障。

為什麼稱為「變易」?因為所知障的不同,就是他 破無明的深淺,來決定他的身形是大、是小,壽命是長、 是短,沒有一定的齊限,所以我們稱為變易生死。

這個變易,就是「迷悟的變遷」的意思。迷,就是他還有無明沒有破,破一品無明,證一分法身,就是證一分法空的智慧。所以變易生死,它還是有四聖法界的差別,這四聖法界是依什麼來論斷呢?就是他破無明的深淺,迷悟的差別,所以他迷悟的變遷,就稱為「變易」,因為它還是會改變的。你證得法空的智慧,一品一品無明破,你所感得的身,是愈來愈殊勝的這個微妙之身,從分段生死的身,因為你破所知障的無明的關係,所以就能夠轉成非常微妙的微妙身,這個也是變易的意思,從聖者改易分段之身,而得不可思議的殊妙之身,這個也是變易的意思。

所以變易一般來說有四個意思:第一個, 迷悟的變 遷,稱為變易。就是他破所知障、破無明證得法空的智 慧有多少,來改變他的果報;第二個,聖者改易分段之身,而得不可思議殊妙之身,因此稱為變易;第三個,就像我們的心念,念念相續,前後變易,我們念念想的都不一樣,前後變易;第四個,就是那些已經證果的聖者,他證得法身之後,能夠神通變化自在,因為能變化、能改易,所以也稱為變易。

現在我們就明白這個表是什麼意思了。斷二執,就 能夠除二障,超越兩種生死,而得兩種果位,所以就是 要證得二空,兩種人無我、法無我,這二空的智慧,就 能夠做到最後證得這兩種殊勝的果位。

現在明白「一切法」,也明白「無我」,「一切法無我」 大概是在說什麼,而且也進一步明白它們的重要性,就 是要證得二無我。證得二無我,這個「無我」,是屬於本 體界,是屬於無為法,另外九十四個,是屬於有為法。 從有為法當中,體證無為

我們是應該先介紹有為法?還是介紹無為法?現在我們已經明白百法就是有一百個法,這一百個當中,有九十四個是有為法,有為法裡面又有心法、心所有法、色法、不相應行法,無為法有六種。我現在要開始介紹百法,我是先介紹有為法,還是先介紹無為法,比較能夠讓我們很快進入二無我?無為法,對不對?直接告訴我們二無我,我就可以直接斷我執跟法執,然後就證得我空跟法空,這樣是不是比較快?這樣會比較快嗎?因為我們的目標要證得二空的智慧,不是嗎?要證得一切法無我的那個「無我」,要證得無為法,所以我們直接講無為,很快就可以證到無為法?錯!會說對的,就是剛才很重要的那一段話沒有聽清楚,就是剛才問:離開了無為法,會有有為法的存在嗎?還記得嗎?剛才的問題:離開了真心,有萬法的存在嗎?萬法是從真心來的,

我們現在要回歸真心,要從哪邊回?從有為法回,對不對?因為真心一念無明,然後有八識,八識變現出所有宇宙萬有的身心世界,我們現在要回歸真心,就直接回真心了,有沒有辦法?可以的話,我們就不用講了,我們大家都現證二無我就好了。

那要先問問看我們自己,你每天是過著無為的生 活、還是有為的生活嘛,很簡單,你覺得你的身心五蘊 是真實存在的?還是你知道這個是假的?還是你每天受 用五塵境界,你知道它是真的?還是假的?你每天在受 用,都知道假假假,可是我還是在受用,可是我如實了 知它如夢幻泡影,如露也如電,應作如是觀,我都是這 樣來觀察,然後很隨緣自在的來享受五塵境界,是這樣 子的嗎?如果是的話,就很好了。因為一般還沒有證到 無我的凡夫來說的話,他每天就是沒有離開我執跟法 執,他每天都以為「我」是真實存在的,不然怎麼那麼 容易生氣呢?一切法也是直實存在的,外在境界都是直 實存在的,不然我為什麼這麼拼,對不對?你拼是要拼 什麼?趕快賺錢多多,買房子、汽車,那個都是假的嘛! 你那麼拼幹嘛?你會這麼拼,就是你以為都是真實存在 的嘛!「我」要拼命,那個「我」也是真實存在的囉? 所以我執跟法執,一個都沒破,你說你怎麼馬上當下就 證無為,是不可能的,懂嗎?

因為我們都活在有為法當中,念念有我執跟法執, 所以我們就要先了解什麼是有為法的內容,就是心法、 心所有法、色法、不相應行法,這九十四個有為法明白 了之後,明白什麼?明白它們都是生滅無常、無自性的, 去觀察這些能變現、所變現的,不管你怎麼說,只要是 有為法,都是生滅無常變化的,這什麼意思呢?表示它 不是真實存在的,表示它自性都是空的。「自性都是空的」

是什麼意思?生滅無常都是無自性的,無自性就是空, 空就是無為法,是不是就證到了?就這麼快!再講一 遍,看可不可以證得。你觀察一切有為法,不管它講的 是心法、心所有法、色法、不相應行法,你都知道它是 生滅無常、變化的,生滅無常就無自性,無自性就是空, 在空裡面有沒有生滅?沒有!沒有生滅就是無為,你是 不是從有為法證到無為了?你藉著觀察一切有為法的生 滅無常,明白它自性是空的,在空性當中是沒有生滅的, 沒有變化的,那個就是無為法。所以你離開有為法,能 不能證到無為?不可以,對不對?離開了有為法,沒有 辦法證到無我,你是從有為法當下去見到無為,懂嗎? 所以你是從現象界契入本體界,只要你明白它是生滅無 常的、無自性空的,就 O.K.了。空就是我空、法空,二 空不是就斷二執了嗎?那剛才講的那個表,不就是全部 都可以證了嗎?除二障,超越兩種生死,證兩種殊勝的 果位,不就都 O.K.了嗎?

所以你想要離開有為法,去證無為法,門兒都沒有, 因為離開有為法,你也見不到無為法在哪裡,懂嗎?所 以你要從有為的當下,去體證不生不滅的那個無為,所 以應該先介紹有為法?還是無為法?(答:有為法)很 好!所以我們就開始介紹有為法。

### 心法

有為法第一個是心法。心法,就是八個識。

為什麼要先介紹心法呢?因為三界唯心,萬法唯 識,一切唯心,所以要從心法開始介紹。我們剛才講, 都是八識的變現,心法就是八個識,前五識、第六識、 第七識、第八識,宇宙萬有都是八識所變現的,所以當 然一開始介紹,要介紹心法,了解八個識。就是因為三 界唯心,離開了心,也沒有萬法的存在,所以這個心,

# 大乘百法明門論 第一講 心法-八識

具有主宰支配萬法的力量,所以在一切有為法當中,它 最重要,因為都是它所變現的。

十法界,身心世界都是唯識所變,這個「識」就是 八識,都是八識的變現。所以第一個要介紹的,就是這 個最主要支配、主宰萬法的力量,就是心法,所以我們 第一個先介紹心法。

心法有八種,前五識、第六識、第七識、第八識, 一共八個。

### 前五識

前五識,就是眼識、耳識、鼻識、舌識、身識。這個名稱是怎麼來的呢?依根而命名,眼識就是依眼根,稱為眼識;耳識的生起,要依耳根,就稱為耳識。依於眼根來了別色塵,所以稱為眼識;依於耳根來了別聲塵,知道聽到了什麼聲音,所以叫做耳識;依於鼻根來了別香臭,所以稱為鼻識;依於舌根來了別滋味,你知道它是酸苦甘辛鹹那一個滋味,所以就稱為舌識;依於身根來了別你現在是痛、還是癢、還是冷、還是熱等等,這種身的感觸,這個稱為身識。我們就知道前五識它是怎麼來命它的名稱的,就是依眼、耳、鼻、舌、身這五根來命名,眼識、耳識、鼻識、舌識、身識。

### 第六識

這個前五識的作用,它只是好像鏡子照這個境界而已,只是照境,但是你要知道你看到了什麼、聽到了什麼、聞到了什麼,那個分別要靠第六意識,第六意識管分別。第六意識,它為什麼稱為「意」識呢?它是依於什麼?這個意,就是第七識,第七識有另外一個名稱,叫做意根。所以第六識是依於第七識的「意根」來命名,稱為「意識」。

為什麼它要依第七識的意根,來命名為意識呢?那

就要講到,第六識跟第七識的關係非常的密切。剛才講前五識只是照境,但是沒有分別,你要知道你看到了什麼、聽到了什麼,要第六意識的分別。本來分別完也就沒事了,第七識意根要加進去一個什麼?「我」在看、「我」在聽,所以問題就嚴重了。本來看就是看、聽就是聽,就沒事了,因為它是剎那剎那生滅的,眼睛看到,當下知道是什麼,它就過去了,因為它是生滅法,懂嗎?可是第七識是恆審思量,那個恆就是恆常,念念有我,念念執八識的見分為我——第七識的功能,所以為什麼第六識要依第七識的意根來命它的名稱,就是因為它們的關係非常密切。

第六識一分別之後,那個「我」馬上加進去,第七 識馬上起作用,我在看、我在聽,馬上就有我喜歡、不 喜歡,我要、不要,就統統都來了。本來看完就沒事, 分別就分別,可是沒有「我」喜歡啊,我喜歡就貪,不 喜歡就瞋,沒有特別喜不喜歡就癡,所以就是麻煩在第 七識要加進來一個「我」,所以第六識才會依第七識的意 根來命它的名稱,就是它分別之後要有第七識,因為第 七識是念念有我,恆常相續,從來沒有間斷過,包含你 睡著了,裡面還有我,夢境裡面也有我在幹什麼嘛。即 使你睡著了、昏倒了,那個「我」都沒有忘記,所以我 們就知道那個我執有多難斷,念念從來沒有停止過,恆 審思量,執八識為我,就是第七識的作用。這就是為什 麼稱為第六意識的原因。

### 第七識

什麼是第七識呢?第七識叫做「末那識」。「末那」 是什麼意思?「末那」是梵文,翻成「染污意」。

什麼是染污?什麼是意呢?

染污,就是第七識,它恆常於**我貪、我癡、我見、** 

## 大乘百法明門論 第一講 心法-八識

我慢,這四種根本煩惱相應,所以稱為染污。它念念有 我貪、我癡、我慢、我見,念念喔,念念都有,所以第 七識才翻成「染污意」。這個「染污」,就是因為它恆常, 從來沒有間斷過,跟這個四根本煩惱相應。

「我貪」,貪什麼?就是執這個身心五蘊為我,然後 深生愛著。我們都很愛自己的身心五蘊,我的色身要好 好地保護它,每天都在保養它,要吃好的、穿好的、喝 好的,統統都是在保養它,就是把這個身體當作是我的 身。我的感受多重要呀!我現在痛苦,你也不來安慰我 一下,我現在在生氣,你怎麼還可以來煩我?那感受是 抓得多麼的牢。我的想法多麼重要,你要尊重我的意見、 我的感受、我的想法、我的見解,色受想行識,沒有一 個空得掉,統統都是真實存在的,而且貪愛、耽著難捨, 這就是我愛、我貪。我貪就是我愛,所以我們念念都有 我貪,從來沒有間斷過,也不用學習,也不用人家提醒, 你就是很愛自己嘛,就是因為你第七識的染污,裡面有 第一個「我貪」,而且是恆常沒有間斷過。

「我癡」,我癡就是指無明,就是不明白一切法無我的道理,不明白諸法的實相,才會有我執跟法執,就是不明白二無我的道理,才會生起我執跟法執,這個是因為無明的關係,所以我癡就是無明。念念我們也都不明白,沒有我空、法空這樣的智慧來破除無明愚癡,所以才會以為有我、有法,起我執跟法執,以為我是真實存在的,一切法也是真實存在的,念念都是這樣子想,所以沒有一念空。從來沒有我空、法空這樣的經驗過,就是因為第七識的染污裡面,念念都有我癡,就是不明白事實的真相是什麼。

念念都有「我見」,什麼是我見?就是剛才講的,把 五蘊這個假合的身心,當作是常、一、主宰的我。常、 一、主宰的我,這就是我見,就是對「我」的見解,以 為有一個「我」的真實存在。剛才我貪,是執有這個我, 貪愛難捨,非常的愛著;現在講我見,是對「我」的見 解,就是執著有一個「我」,它是真實存在的。

可是為什麼要說它是「無我」呢?就是因為我們找不到那個「我」,合乎「我」的定義。你要證明「我」是真實存在,你必須要證明三個合乎「我」的定義的內容:

第一個是「主宰」,你如果能夠主宰支配你自己,能夠自由自在,要怎麼樣就怎麼樣,才能夠說這個是「我」。因為我可以支配主宰,我可以自由自在的,我不想老,它就不老,我不要病,它就不病,我要事業順利、婚姻美滿、子女孝順、發大財、長壽健康,你可以做到嗎?不可以的話,就不能證明有「我」囉!因為「我」是可以支配主宰的,我有這樣的力量,才可以證明「我」是真實存在的,這是第一個「我」的定義。

第二個,「常」。常,就是永恆的意思,始終保持不改變,假使它會無常變化的,你就不能稱為「我」。你那個五蘊身心是生滅無常的?還是恆常不會變化的?如果合乎恆常不會變化,你出生那個樣子就不會變,永遠是小baby,那個叫做沒有生滅變化,所以又不能合乎這個定義了。我們的五蘊,色受想行識,念念生滅、無常變化,所以就不能合乎這個「常」的定義,所以又不能成立說有「我」的存在。

第三個,「一」。就是獨立,不是集合的雜體。如果你是眾多條件集合,就不能夠稱作是「我」,是獨立的「一」的個體,而不是很多因緣湊合在一起的。可是我們是五蘊的假合,四大的假合,又不能夠說是「我」了,不合乎「一」這個獨立的個體。

我們不能主宰,也不能恆常不變,也不是獨立唯一

的個體,我們是眾緣和合而生的,叫眾生,表示它很多 因緣和合在一起,集合在一起的,所以不能說它是獨立 唯一的個體。所以這三個都不能成立,我們就不能夠承 認有「我」的真實存在,所以證明它是「無我」的,是 這樣子來證明的。

所以,現在所謂的我見,它就把這個五蘊假合的身心,把這四大假合的身體,把它當作是主宰、常、一的我,這樣就錯了嘛!所以我們說它是染污的,是錯誤的見解,錯誤的知見,它是屬於我見,以為有一個「我」是真實存在的。可是我們沒有辦法證明它是主宰、恆常、獨立唯一的,所以說它是錯誤的知見。這就叫做我見,以為有「我」的見解。

「我慢」。我慢,就是本來是無我的,不但執著有一個我,把這個身心五蘊、假合之身把它當作是我,還傲慢得不得了:「我有多了不起!那個比我棒的,我看他也沒什麼了不起,我看來看去,還是我自己最了不起!」那個就是傲慢。那個比不上我,那當然本來就瞧不起他,那肯定是有慢的。所以不管是比我強的、跟我差不多的、比不上我的,我統統沒有把他放在眼裡,那個就叫做我慢。自己最偉大、自己最行、自己最糟。

這個就是「染污」的意思,就是我們第七識恆常就 跟我貪、我癡、我見、我慢,這些是屬於根本煩惱,恆 常與這四惑相應,所以稱為染污。

恆常與四惑相應,所以第七識又可以稱為「相應」。 這個是以「染污」來說,恆常與四根本煩惱相應。

「意」,是什麼意思呢?意,就是恆審思量。第七識恆常審查、思慮、量度,執八識的見分為我,這個就是「意」的意思。所以第七識為什麼會稱為意根?我們現在就知道,就是以這個「恆審思量」的意思來說的。

染污,就是相應的意思;意,就是恆審思量的意思,所以就稱第七識為意根。因此第七識也能夠稱為「相應」,也可以稱為「思量識」,所以我們看到別的經典講「思量識」的時候,就知道它講的是第七識的「恆審思量,執八識見分為我」這個功能來說的。

所以除非證到無我,剛才講第六識跟第七識的關係,第六識分別完,第七識馬上加進去,恆常與四惑相應,所以那個「我」就加進去了,我貪、我癡、我見、我慢,就跟第六識的分別同時,第六識分別,馬上四根本煩惱就加進去了,所以就有我喜歡、我不喜歡,統統都是從這邊來的。然後無明、顛倒、愚癡,就是這四惑,四根本煩惱,因為這樣子加進去,所以他才會起惑造業、才會生煩惱、造業、輪迴。

所以第七識沒有轉的話,第七識轉成什麼?平等性 智,第六識跟著第七識密切合作,一起來分別,然後「我」 加進去染污,四種根本煩惱。所以你第七識如果轉的話, 第六識它分別以後,第六識念念無我,第七識轉了,轉 的意思,就是說我執、法執斷了以後,第七識轉成平等 性智之後,它其實有分下品、中品、上品。前面先斷分 別的,第六識先斷有分別的我執、還有分別的法執,然 後第二步才斷俱牛的我執,最後斷俱牛的法執,所以俱 生法執是最後斷的。所以第七識慢慢地轉成平等性智, 也是從下品的開始轉,第六識也是慢慢轉成妙觀察智, 所以第六識既然跟著第七識一起作用,除非你第七識轉 成平等性智,念念無我,就是恆審思量無我了,你轉成 平等性智之後,是念念恆審思量無我,第六意識就念念 都是清淨的,分別之後 O.K.了,因為念念無我,第七識 恆審思量, 念念是無我的, 所以第六意識也不會再起惑 造業了。這就說明第六識跟第七識為什麼關係這麼密 第一個

## 大乘百法明門論 第一講 心法-八識

切,就是要合作無間才能夠生煩惱、造業。你第七識沒 有轉成平等性智之前,念念跟四惑相應,恆常與四惑相 應,而且念念恆審思量,執八識見分為我,就是念念都 有我,睡著也沒有忘記喔!所以第七識沒有轉之前,第 六意識也是跟著分別以後就開始造業了。

### 第八識

什麼是第八識呢?第八識稱為「阿賴耶識」。阿賴耶也是梵文,我們翻為「藏」,因為它有能藏、所藏、跟執藏的功能,所以又稱為「藏」,這是以它的功能來命名的,第八阿賴耶識就稱為「藏識」。

什麼叫做「能藏」呢?就是第八識能含藏無量劫以來的種子不會壞失。這是以它持種的功能來說,它能夠持一切的種子,不管你輪迴了多久,那個業力的種子,它到哪裡去了呢?統統含藏在第八識,所以你不要以為我講一句話,講完就完了,沒有喔,它就含藏到你的第八識,成為未來的種子。所以,你不要以為你今天做一件壞事,都沒有人知道,今天動一個壞念也天不知、地不知,我隨便想一想,那個壞念頭沒關係啊,它就薰到你第八識成為未來的種子。

我們所有身口意一切的種子統統沒有壞失,都含藏在第八識,所以第八識能夠含藏一切的種子不壞失。你還沒有報、還沒有清淨之前,它全部都在你的第八識,等到因緣成熟,種子就生起現行,就是它要有一個外緣。雖然有無量的種子含藏在你的第八識,可是你每天要面對不同的境界,對不對?你碰到那個很討厭、不順心的事,你的瞋恚心就起來了,所以這個不順心的外緣是牽動你瞋恚的種子,讓它生起現行來,生起現行也沒完,如果你還在那邊氣個沒完沒了,它又薰回去了,所以你瞋心愈來愈強,它是有道理的。你任何的習氣愈來愈強,

都是這樣薰的,你每天這樣薰薰薰,可是你不知道。你 以為這件事情做完就沒事了,這句話說完、我一個念頭 動完都沒事,不是喔,統統薰回到第八識,成為未來的 種子,所以它能執持一切的種子,不管你是業力的種子、 煩惱的種子,一切的種子都含藏在第八識,這個就是以 它能藏的功能來說的。

什麼叫做「所藏」呢?因為第八識是一切善惡種子 受薰之後,所含藏的地方,所以稱為「所藏」。剛才是說 執持種子是能藏;現在是以受薰來說,是所藏,就是說 你薰了之後,到哪裡去?就到了第八識。這個是以它受 薰來說的,第八識是受薰習的,所以你每天做什麼,常 常做什麼,它都薰回去第八識,成為習氣的種子。

剛才能藏,是說它能夠執持一切的種子不會壞失來說的,所以能藏跟所藏是不一樣,雖然都好像是在講這個種子,可是一個是說它能夠執持一切的種子不會壞失,三大阿僧祇劫、還是八萬大千劫,不管是多少劫,那個種子都不會壞失,這是以能藏的功能來說。你任何的身口意薰回去第八識,這是以受薰來說,是所藏,就是說你受薰習之後,這個種子到哪裡去?就是含藏到第八識。一個是以持種來說,一個是以受薰的功能來說。

什麼是「執藏」呢?就是我們剛才一直念的,當作 口訣念的一一恆審思量,執八識見分為我。「執八識見分 為我」,這個就是執藏的功能。第八識是第七識恆常內 執,堅固地執持有一個自我的主體,這個我們稱為「我 愛執藏」,就是「執藏」。就是八識的見分,是第七識恆 常念念去執持的,這個就是我愛執藏。以第八識來講, 是我愛執藏,就是第七識它所執有一個「我」的那個主 體,就稱為我愛執藏,這就是第三個功能。

因為第八識有這三種功能,所以稱為藏識,所以我

們就知道藏識指的是第八阿賴耶識,能藏、所藏、執藏,這三種功能來命名的。這樣就把八個識簡單的介紹完了。

雖然各有各的名稱,前五識(眼識、耳識、鼻識、舌識、身識)、意識、第七識、第八識,各有它的名稱,但是別忘記,它本體只有一個,叫做「心王」。所以平常講八識心王,以為有八個心,開玩笑,那不是亂死了!只有一個心,心法,八識心王,指的是現在講的這個心法,雖然有八個名稱,但是主體只有一個。

為什麼稱為「心王」呢?這個「王」,就是主的意思。 因為它具有變現萬法的主動支配力,所以稱為王。王, 就是可以自在作主,可以支配什麼,因為一切萬法都是 八識所變現的,所以它等於是具有變現萬法主動的支配 力,所以就稱為心王。所以整個宇宙萬法,十法界的身 心世界,都是八識心王所變現的。

最後我們把八個識來作個比喻,這樣應該比較弄得 清楚。八識,如果以水來作比喻,第八阿賴耶識,就好 比是水,因為它是本體;第七識是暗流、水流,第七識 跟外在的境界是沒有關係,它是內執的一個力量,執八 識見分為我,恆常與四根本煩惱相應,念念有我貪,我 癡、我見、我慢,恆審思量,這些都跟外在境界沒關係, 就是說你沒有什麼事情發生,它裡面也是念念跟四根本 煩惱相應;第六意識就好比是水波;前五識好比是水波 上面的浪花。

所謂的「境風吹識浪」,六塵境界風一吹,平靜無波 的大海水就開始起了波浪,這個波浪就是前六識。前五 識照境,第六意識分別,第七識把「我」放進去,所以 第七識它只是水流而已,但是那個波浪是前六識,因為 六根面對六塵境界,它就生了分別,就好像平靜無波的 大海水,但是境界的風一吹,境界就是六塵境界的風一

吹,它就起了波浪,所以前五識只是照見那個境界,但 是第六意識馬上生分別,第七識再加進來,第八識就持 種、受薰。

舉個例子好了,我們看到這個香水百合,我眼根看到香水百合,我們說是眼識的作用,我怎麼知道它是香水百合呢?就是第六意識的分別,告訴我說它是香水百合;第七識,就是「我」在看,我看到了香水百合,所以我明天回頭看到你,我就會告訴你說:「我今天看到那個香水百合花,好漂亮喔!」「我」今天看到的嘛,所以那是第七識;但是香水百合這個名稱,名言的種子,是我過去薰到第八識成為未來的種子。我是憑什麼知道我一看到這個花,就知道它叫香水百合?那個是名言的種子,是我過去曾經學習,可能是賣花的人告訴我它叫做香水百合,這個名言的種子就種到第八識,成為未來的種子。所以我現在一看到,那個名言的種子馬上就生起現行告訴我說,它叫做香水百合。大概就是這個樣子。

所以是用什麼看呢?我們用前五識;看什麼?是第 六識;「我」在看,是第七識,所以每天都是這樣子。你 用你的眼耳鼻舌身意,在見聞覺知;你知道見聞覺知的 內容,那是第六識,你看到了什麼、聽到了什麼,聞到 了什麼,你怎麼知道?那個分別是第六識;誰在看?誰 在聽?「我」在看、「我」在聽、「我」在嚐、「我」在聞、 「我」在感觸、「我」在想;所有的都是八識的種子生現 行,這樣大概就能夠明白八識心王,它各別各別的功能, 還有它彼此之間的關係。

我們今天就介紹到這裡。

願以此功德,普及於一切,我等與眾生,皆共成佛 道。 大乘百法明門論 第二講 五遍行、五別境

大乘百法明門論 第二講 五遍行、五別境

各位居士大德!阿彌陀佛!

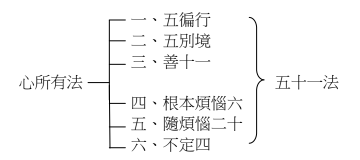
我們今天介紹有為法的第二個,是「心所有法」。

為什麼在心法之後,介紹心所有法呢?因為有為法 還有其他的,還有色法、不相應行法,為什麼在心法之 後,要介紹心所有法呢?因為心法是主,心所有法是伴, 有主必有伴,伴不離主,所以心法就好比國王,心所有 法好比臣子,臣子永遠陪伴在國王的身邊,一個是主, 一個是伴。

我們昨天介紹心法,雖然它具有主宰支配萬法的力量,但是它本身沒有善惡的差別,我們沒有辦法說眼識是好、還是不好;耳識、鼻識是善、還是惡?不能說;第六意識是善、還是惡?不能說;第七識是善、還是惡?也不能說;第八識,它只是能藏、所藏、執藏的功能,也不能說它本身是善、或者是惡。因此只有八識,你沒有辦法造業,還要有心所有法加進來,才能夠造成善、惡、或者是無記等種種的業。就是心王,還要再加上心所有法,這樣才能夠產生造業的力量。所以在心王之後,接著介紹心所有法的原因在這裡,就是心王沒有辦法獨立造業,必須加上其他的力量從旁協助,才能夠造作種種的善、惡、無記業。這個心所有法,就是協助心法去造業最主要的力量。

為什麼稱為「心所有法」呢?「所有」,就是屬於心 所有,所以它是屬於心的,永遠繫屬於心,是跟心法緊 密的連繫在一起,永遠附屬於心。剛才說一個是主、一 個是伴,所以心所有法是附屬在心法上面的;而且它跟

心法相應,就是說它們是同時緣同一個境界,同時產生作用,所以我們才會說心所有法是隨著心法才能夠生起。也就是說明,心所有法沒有辦法單獨作用,它一定要有心法,所以我們才會說它是屬於心的,一定要隨著心法,才能夠生起作用。



心所有法有那些內容呢?心所有法,一共有五十一種,分成六類。第一類,五徧行;第二類,五別境;第三類,善法十一;接下來是根本煩惱六、隨煩惱二十;最後是不定四。

為什麼要分成這六類呢?

第一類,五編行。它是說明我們心還沒有緣外境的 時候,我們昨天不是說所有無量劫的種子都含藏在第八 識,那個種子不是很安靜的待在八識裡面,它是蠢蠢欲 動、跳動式的,除非定力很高,你才可以看到第八阿賴 耶識,一般是看不到的。定力如果很高的話,就知道第 八阿賴耶識那個蠢蠢欲動的種子,它那個跳動的情況, 還有哪一個種子的力量比較強,你都可以看得見。因此 你可以知道你的習氣、你的煩惱、你的業力的狀態,你 自己可以很清楚地知道原因,就是現在講的這個五編 行,它是說明我們心還沒有產生作用,第八識的種子還 沒有生起現行之前,它含藏在第八識的那個狀態,它不

# 大乘百法明門論 第二講 五遍行、五別境

是非常平靜,而是跳動式的,這就是五偏行。也說明我們要起心動念,這一念的生起,必須要具備五偏行,才能夠完成你這一念的造作。

所以第一類的五偏行,是說明我們的心還沒有緣外境的時候,種子在第八識蠢蠢欲動,隨時待命而發的狀態,它沒有睡著了。雖然唯識有另外一個名稱形容那個種子,叫做「隨眠」,好像是在睡眠的狀態,其實它沒有睡著,這個種子隨時想生起現行,只要外緣一牽動,它馬上就生起現行。它為什麼能夠這麼快速呢?就是因為它不是一種靜止的狀態,而是一種動態,這個就是五徧行。所以我們想要動一個念頭,就一定要有五徧行,才能夠完成這個心念。

第二類,叫做五別境。就是種子生現行的時候,它 緣各種不同的外境所生起的心理活動,我們稱為五別 境。各別緣不同的境,所以叫做別境,有五種別境。

第三類,是善十一,善法一共有十一種。只要起心動念,我動了一個念頭,我就可以知道我這個念頭是善、還是惡,這一念是善心起、還是惡心起,所以這一念心,我們就可以分析它是屬於善法、還是跟煩惱相應的煩惱法。只要起心動念,就不出善、惡這兩種狀況,如果生起的是善念,就和現在講的十一種善法相應。

如果生起的是惡念的話,它就跟第四類的六個根本 煩惱、還有第五類的二十個隨煩惱相應。如果我生起的 這一念是惡的、不好的心念,那你到底是跟根本煩惱、 還是隨煩惱哪一個相應,是可以分析得出來,我這一念 是貪、還是隨煩惱一嫉妒、還是我生起了一念害心,都 是可以分析的。

最後一個是不定四,有四個是不定法。為什麼稱為 「不定」呢?就是它有時候善、有時候惡,不一定,所

以這四種法不一定是善、還是惡,有時候善、有時候惡。像睡眠,它就是不定四裡面的一個,你說睡眠是好呢?還是不好呢?可以說它好,也可以不好,對不對?該睡的時候睡,長養我們的四大,可以更有力氣來精進修行,這個睡眠是好的;可是沒事情就去躺一下,坐在那邊也可以打呼睡著,這個睡眠是不好的,因為他隨時都落入大昏沉的狀態。睡眠就是大昏沉,醒過來是小昏沉,所以白天是小昏沉,晚上是大昏沉,只要你第六意識不清明,那就是一種昏昧的狀態,只是晚上昏沉的程度更重、更深,那個就叫做睡眠,清醒一點,那個叫做小昏沉。所以像這種不一定是善、或者是惡的,我們就把它歸類在「不定法四」裡面。

這樣就是把五十一個心所,分成這六類的理由介紹 完了。

### 五徧行

我們首先看,什麼是五偏行呢?就是作意、觸、受、 想、思。一念完成,必須要有這五個,這五個沒有全部 具足的話,這個起心動念就沒有辦法完成。所以我們任 何一個念頭裡面,就有這個五徧行——作意、觸、受、 想、思,這一念就完成了。

我們首先說明,它為什麼叫做徧行。這個「徧」,就是問徧的意思,就說明它沒有什麼地方不能夠到達的;「行」,就是心行,就說明眾生心之所行的狀態。所以「徧行」的意思,就是說明眾生的心行,能夠問徧到達每一個地方,就是眾生的這一念心,沒有什麼地方不能夠到達的。所以不要小看我們這一念的力量,這個念力非常可怕的,它可以通天通地,穿越時間、空間,可以穿越過去、現在、未來,十法界也是一念心就可以到達,這就是問徧。

## 大乘百法明門論 第二講 五遍行、五別境

接著我們就想知道,它到底是周徧到達了哪些地方呢?

第一個,它能夠周徧善、惡、無記三性。就是我們心念可以是善、也可以是惡、也可以是無記。

譬如說:我們現在聽百法,聽得很有信心,這個「信」就屬於善,十一個善法,第一個就是講「信」,所以這一念就是善;如果我聽得不清不楚、不明不白,不知道在講什麼,我對百法沒有信心,我覺得好難喔!昨天講「無我」,那個怎麼證啊?也懷疑自己沒有能力可以證到「一切法無我」,也沒辦法恢復真心,這個就屬於不善,就是「不信」,懷疑不信,這一念就是不善,就是惡法,就是惡念。

譬如說:我們做錯事情,能夠生起慚愧心,這個慚心跟愧心,它是屬於善的,所以這一念慚愧心是善的;可是我們做錯事情,臉不紅、氣不喘,想來想去還是別人的錯,一點慚愧心都沒有,這個就屬於不善法,就是無慚、無愧,它是屬於中隨煩惱,所以這一念就是不善。

譬如說:我們走路,走路本身的動作沒有善、還是不善,你走得糊裡糊塗,那個是無記。無記的意思,就是無所記別,沒有辦法把它歸在善、還是惡,那怎麼辦呢?這種狀況不能說它善、還是惡,我們就把它歸在無記這一類。像我們很多動作,都是在無記的狀態之下把它完成的,只要你不清不楚,沒有念念分明,走路沒有念念分明,任何一個動作沒有念念分明,那個都是無記的狀態,是跟愚癡、無明相應的。

如果你走路的時候,有在觀走路的動作,觀它的生滅無常,去體會無我的道理,走路走得念念分明,這個就不是無記,它就屬於善法。念念分明,明記不忘,就是屬於五別境的「念」,這種情況之下是屬於善的。

所以現在講我們的心念,可以周徧善性、惡性、還 有無記性三性。

我們這一念心,也可以周偏三界九地,整個三界六 道都沒問題,你可以一念到達。三界,就是欲界、色界、 無色界:九地,就是把三界再分成九地,第一個是五趣 雜居地。五趣就是五道,大家雜居在一起,叫做五趣雜 居地,包含了欲界的地獄道、餓鬼道、畜生道、人道、 還有欲界天這五趣,這樣算一地;色界有初禪、二禪、 三禪、四禪,這個是四地;再加上無色界的四空天,所 以加起來是九地。五趣雜居地,色界四地,加上無色界 的四地,一共是九地,這就說明了欲界、色界、無色界, 這個三界當中,我們一念心也是能夠到達的。

譬如說:我這一念貪起來了,當下是哪一道?我當下就到了餓鬼道,貪心墮餓鬼;瞋恚呢?墮地獄,所以我這一念瞋,其實就離地獄不遠了;我這一念癡,就是畜生;我如果念念都是在追求色、聲、香、味、觸這個五欲之樂的話,我在哪裡啊?就是欲界眾生;如果我修定,修到輕安喜樂,這個時候到了哪一地去了?這一念心,當下輕安喜樂的定境當中,它是跟色界的初禪天相應的;如果我當下這一念的定心,已經到了捨念清淨,這一念當下是跟四禪天相應的;如果我的定境當中,是跟無量的虛空相應,我就到了無色界的空無邊處。

這樣舉例就明白了,為什麼說我們的一念心,可以 穿越這個三界九地呢?這就是我們心念的力量。所以我 們就知道,心念的力量是可以周編整個三界的,不只是 有漏的三界(三界就是六道,六道就是六凡法界),其實 我們的心念還可以到達無漏的四聖法界。我們如果心修 到無漏,當下你的心是跟無漏法相應的話,這個時候就 進入了四聖法界,所以我們一念心是可以周編到達十法 界的。

所以不要看我們這個起心動念,這一念好像閃過就過去、閃過就過去,其實它是可以通天徹地。由此可知,那個神通是哪裡來?就是這樣子來的,天眼通、他心通、宿命通、神足通、漏盡通,都是我們心念的力量。你心念當下是跟什麼相應,你就是到達那個法界去了,因此就知道這一切潛在的能力,是每個眾生都有的,只是你有沒有得定、有沒有開發這樣的能力而已。

還有,它能夠周偏到達什麼呢?就是過去、現在、 未來,這個是穿越時間。剛才是可以穿越空間,十法界 就是空間,我們心念也可以穿越時間。如果我現在身體 雖然坐在這裡,可是我的心還在想昨天耶誕節的 party, 那我就回到過去了,我雖然身體坐在這裡,可是我的心 念在想昨天的事情,那我是不是就可以回到過去,對不 對?現在當然沒有問題,現在我們每個念頭還是起心動 念,都是念念,每一個當下都是現在;可是生起,消失 了,它就是過去了;我也可以計畫說還有幾天假期,這 幾天假期我想做什麼,這個是計畫未來,那又可以穿越 到未來。我可以想過去、想現在、也可以想未來,所以 這一念心可以穿越過去、現在、未來,這就是它可以穿 越時間。宿命通就是從這邊來的,只要你的心可以穿越 過去,你就有宿命通了。

它還可以周徧八個識。五徧行,這個「徧行」,就是 我們的心念可以周徧八個識,這個當然沒有問題。

我們剛才說過了,它也可以周偏有漏的世間,就是 六凡法界,也可以周偏無漏的出世間,就是四聖法界, 所以我們一念心可以到達六凡、還有四聖,這個十法界 都能夠周偏到達。也是因為它能夠周偏到達無漏的出世 間,這說明什麼呢?我們修了半天,才可以轉凡成聖,

才可以證阿羅漢果或辟支佛果,或者是究竟圓滿成佛,它才是可能的。因為我們心念可以周編到達這個無漏的出世間法,所以我們的心念當下只要證到出世間法,這個無漏法的話,就進入四聖法界,就能夠證果、或者是開悟,這就是我們心念的力量。

所以,我們修行是修什麼?就是修心。我們現在知道心能夠周編到達這麼多的範圍,如果我們的心可以修到自在作主的話,它的力量就不可思議了,佛菩薩的神通變化,也都是這一念心來的。如果你這一念心是跟有漏法相應的,你就是在六道輪迴當中,就是六凡法界;如果這一念跟無漏法相應,就是我們剛才講的證果。所以,輪迴靠這一念,修行靠這一念,證果也是靠這一念。以上就是「編行」的意思。

這一念心,包含了哪些內容呢?就是作意、觸、受、 想、思。五徧行,就是作意、觸、受、想、思,我們這 一念心完成了;這一念完成,就可以周徧,沒有什麼地 方不能夠到達的。

### 作意

什麼是作意呢?作意是種子還在種子位,就是含藏在第八識的種子,它隨時處在警戒的狀態,一有風吹草動,它馬上心就趣向外境。

所以為什麼一有聲音,我馬上就聽到,眼睛一睜開, 馬上就可以看到,像逛街的時候,東看西看,這個就是 作意在先。你先有作意,你的心保持警覺的狀態,所以 你看到什麼,馬上你的心就往那邊飛過去,這個先要有 作意。如果你沒有作意的話,你就算是在看,可是你的 心不會去趣向那個外境,你的眼睛雖然是睜開,但是你 的心不會跟著你的眼根,起眼識的作用,然後去看到什 麼東西。就是好像放空的狀態,看不到、也聽不到、也

## 大乘百法明門論 第二講 五遍行、五別境

聞不到、嚐不到、咸觸不到。

所以我們想要起心動念,第一個一定要有作意,而 且這個作意,它在種子位的時候,它含藏在第八識,它 是一種跳躍式的。一有風吹草動的意思就是說,一有外 境,色聲香味觸,外在的塵境一來的話,我們的心馬上 可以知道你看到什麼、聽到什麼、聞到什麼味道,為什 麼這麼快速?第一個就是因為有作意,所以種子可以馬 上生起現行,你就知道你看到什麼、聽到什麼。

沒有外在境界現前的時候,它是處在一種跳動的狀態,這個是在種子位,就是它還在本位。可是一有境界現前的時候,那個心馬上就趣向外境,跟那個外境接觸,那就是第二個——「觸」,就是你的心趣向外境,跟外境接觸。接觸以後,就會生起受、想、思,然後完成這個念頭。

所以,什麼是作意呢?就是起心動念的開始,所以要動一個念,就是從作意開始。譬如說:我們是念佛的,那你在念佛之前,先要作意一個佛號,我現在要用功了,我是修什麼法門的,你的心要開始作意。如果是數息的,要先作意一個數字,如果你是從一數到十,那個數字是怎麼出來的?就是你作意在先;我是修本尊觀的,那我要先作意一個本尊的形象,我等一下腿一盤,那個本尊的形象才可以被我觀想出來,所以一定要先作意。

我們剛才說偏行是能夠周偏八個識,前五識的生起 需要作意為緣,第六識的分別了知也需要作意為緣,第 七識的恆審思量也需要作意為緣,第八識能藏、所藏、 執藏,第八識的功能,也需要作意為緣。

所以我們看表格,八識生起諸緣表,它有一個偈頌, 就是「**眼識九緣生,耳識惟從八,鼻舌身三七,後三五 三四**, 把它背起來。

### [八識生起諸緣表]

| 八識    | 生 |   |   | 緣 |    |    |    |    |    |
|-------|---|---|---|---|----|----|----|----|----|
| 眼識九   | 空 | 明 | 根 | 境 | 作意 | 第六 | 第七 | 第八 | 種子 |
| 耳識八   | 空 |   | 根 | 境 | 作意 | 第六 | 第七 | 第八 | 種子 |
| 鼻識七   |   |   | 根 | 境 | 作意 | 第六 | 第七 | 第八 | 種子 |
| 舌識七   |   |   | 根 | 境 | 作意 | 第六 | 第七 | 第八 | 種子 |
| 身識七   |   |   | 根 | 境 | 作意 | 第六 | 第七 | 第八 | 種子 |
| 意識五   |   |   | 根 | 境 | 作意 |    |    | 第八 | 種子 |
| 末那識三  |   |   |   |   | 作意 |    |    | 第八 | 種子 |
| 阿賴耶識四 |   |   | 根 | 境 | 作意 |    |    |    | 種子 |

### 眼識九緣生,耳識惟從八,鼻舌身三七,後三五三

四。眼識要生起作用,需要有九個因緣;生起耳識的功能,就是說你知道聽到什麼,必須要有八個因緣;鼻識、舌識、身識這三個,要有七個緣;後三,就是第六意識、末那識、阿賴耶識這後面三個,各別是五、三、四,就是第六意識要產生作用必須要有五緣,末那識需要三緣,阿賴耶識需要四緣。

眼識要生起作用,第一個要有空間,你靠近眼睛很近、很近,你就看不到,所以它必須要有距離,你才可以看得到東西,所以它第一個緣,就是空緣,這個就是要有距離,它才能夠生起眼識的作用;第二個要有明,它必須要有光線,才可以生起眼識的作用;第三個緣是根,就是要有眼根,你眼根壞了,也看不見;第四個緣,就是境,就是色塵,眼根面對色塵,這個境就表示色塵;還要有作意,所以我們剛才說五徧行第一個是作意,編行,周徧八個識,這八個識要生起,每個都有作意,所以八識要生起作用的話,如果沒有作意為先,你的眼睛就看不到、耳朵聽不到,所以作意是必要條件;接下來是第六意識,我們昨天說前五識只是照境,第六識是分別,你才知道看到了什麼,所以第六意識就是分別了知。因此你眼識要發生作用,除了剛才講的要有空間、還要

有光線、有眼根、還要有你看的對象,就是色塵、還要 有作意、還要第六意識的分別,你才知道看到了什麼; 還要第七識、還要第八識、還有種子,全部加在一起。

耳識要生起作用,少了一個光線,耳朵聽聲音,不 用光線,所以它沒有明緣,其他都一樣。

鼻識,空緣跟明緣都不用,就是鼻子想要聞到氣味的話,不需要空間、也不需要光線。那個香味飄過來,一定要進入你的鼻根,接觸到你的鼻根,所以它就沒有距離,其他的都一樣。

古識也是,你東西一定要放到舌根裡面,一定要放 進嘴巴,你還沒有放到嘴巴,你不可能知道它是什麼味 道。所以你想要知道它是什麼滋味,酸的、苦的、鹹的、 辣的,你也是一定要接觸到這個舌根才會知道,所以它 不需要空間、也不需要光線,其他都一樣。

身識的話,也是一樣,你一定要碰觸到身體,你才能夠感覺是冷、熱、舒服、不舒服的感受,身體的感受才能夠生起,所以身識也不需要空間、也不需要光線。

意識,需要五緣。第六意識的分別了知,不需要空間、也不需要光明,這個根、境,就是我們昨天講的,它是依什麼根?第七識的意根,所以叫做意識;境,就是法塵,第六意識相對的境界叫做法塵;作意,一定有作意;第六意識沒有,它本身是第六意識,所以是自體,第六就不用了;它不需要第七識,為什麼?它依的是意根,所以不需要再一個第七識;第八、種子都一樣。

末那識最少,所以我們才會說第七識恆審思量的作用,是內執有一個我,就是第八識的我愛執藏,認為有一個真實的「我」的自體存在。要生起第七末那識的緣最少,只有三個,它跟外境都沒有關係。你看它沒有根、沒有境,只有內在執有一個我,所以它跟外在的六根、

六塵統統都沒有關係,所以它不需要空間、也不需要光線,也沒有根、境,它只有作意、第八識、還有種子。

最後一個阿賴耶識,第八識的生起,只要四緣。根、境,這邊的根、境,就是五根跟六塵,是八識所變現的相分;它需要作意、還有種子;第八識是它的自體,所以也不需要。阿賴耶識,我們知道它是能藏、所藏、執藏,所以它不需要第七識,也不需要第六識,阿賴耶識它本身是沒有分別的,所以不需要第六識。

第七末那識也沒有第六識,因為末那識也不需要第 六意識的分別了知,它就是內執有一個「我」這樣而已, 所以第七跟第八識,都不需要第六識作為它生起的緣。

這個表,我們就知道,作意是八個識都需要的,所以我們每一個念頭的生起,都沒有離開這個五編行。

什麼是作意?現在我們就了解了,它有兩種情況:

一種是它還在種子位的時候,隨時保持高度的警覺狀態,一有境界來的時候,種子可以馬上生起現行。它為什麼能夠這麼快速?就是因為那個種子沒有睡著,它隨時保持高度的警覺狀態,一有境界,馬上種子可以生現行,心能夠馬上趣向外境。這是在講它的本體的時候,還沒有生起現行的時候,它是一種 standby 的狀態,就是隨時待命而發。

另外一種,就是當有六塵境界現前的時候,我們的 心可以馬上趣向六塵境界,譬如說一有聲音,就可以立 刻聽到,一有味道,馬上就可以聞到,為什麼這麼快? 就是作意它的功能。

### 觸

一旦心趣向外境,就和外境接觸,這就是第二個徧行,稱為「觸」。觸,就是接觸。我們的心趣向外境,跟 六塵境界接觸,這個當下就是第二個徧行——觸。

## 大乘百法明門論 第二講 五遍行、五別境

眼識要生起作用,要知道看到什麼,眼根一定要觸向色塵,跟那個色塵相觸,心一定要跟色塵相觸。我們要聽到音聲,我們的心一定要趣向外境,跟這個聲塵相觸。色、聲、香、味、觸都一樣。

所以,觸就是六根緣六塵境界,我們的心、還有心所去觸境的時候的一個狀態。當我們的心去接觸六塵境界的時候,如果當下不生分別,看就是看、聽就是聽,不生分別的話,後面的受、想、思就沒有了,因為你不分別,保持現量。這個就是用功的法門,當下不去分別它,就不會起心動念,不會起心動念就不會造業,一起心動念,不是善念、就是惡念,善念跟善法相應,惡念跟惡法相應。那你說善是好嗎?如果是有漏善也不怎麼好,就是人天果報,還沒有跳出三界輪迴當中。

所以一直保持在定境的修行人,有一種狀態,就是他沒有念頭,現在就知道他為什麼可以沒有念頭,他雖然有作意,他的心都是在警覺狀態,他變成觀照,心隨時保持清明、觀照,那個是作意,一種清明的狀態,接下來就沒有了。

他可能是眼睛閉著在打坐,他的眼根沒有跟色塵接觸,所以他沒有「觸」,他如果都攝六根,把他的六根收攝回來,不看、不聽,六根不面對六塵境界的話,他這個時候只有作意,如果又是如理作意,他的心就可以一直保持在定境當中,沒有念頭。因為我們說你要起心動念,必須要有作意、觸、受、想、思才能完成一個念頭。你只有作意的話,就沒有念頭,你坐在那邊沒有念頭,那是一種入定的狀態,一種定境的狀態。

可是如果我們沒有入定,一般來說,它一定是有作意的,就是你的種子一直在那邊蓄勢待發,一有六塵境界現前的時候,你的心馬上就去跟六塵境界 touch,就是

觸了,接觸之後,你一分別就有後面的受,然後就是想、思,才能夠完成這一念。所以你六根接觸六塵境界,如果不分別的話,也沒有後面的受、想、思,如果有的話,才會完成這一念。

分別外境,就會生起種種的感受。

你怎麼樣來認識外境呢?就要給它種種的名稱跟言說,就是我看到了什麼、我聽到了什麼,你試圖把它描繪出來,那個就是名稱跟言說。就是你要藉著你的語言或者是文字,把它描述出來說你看到了什麼、你聽到了什麼,這個是「想」心所的作用。

去認識外境之後,給它種種的名稱跟言說,你的心才決定要怎麼做,這就是「思」心所的作用,這一念才能夠完成。

### 受

所以,什麼是「受」心所呢?就是當我們的心所接 觸外境的時候,心如果不取境的話,就不會產生任何的 感受,但是一旦取境的話,就等於是領納了六塵境界, 然後產生三種境相,生起三受,引發三愛。

這什麼意思呢?就是說你的心接觸六塵境界的時候,如果不生分別的話,就沒有後面的受、想、思。可是你一旦取境,就是你的心去接觸六塵外境之後,你去分別它,就等於說你領納了,領納就是你接受了這六塵境界。你一旦接受的話,就分成三種境相,就是所謂的順境、逆境、或者不順不逆境這三種情況。就是說你的第六意識一分別了之後,這個境界就是你喜歡的、還是不喜歡的。喜歡的就是順的,不喜歡的話就是逆的,沒有特別喜不喜歡,那個就是不順不逆。

所以分別了之後,就是你的心去取這個境界之後, 就有三種境相產生。

## 大乘百法明門論 第二講 五遍行、五別境

對於所謂的順境,就是我們喜歡接受的境界現前的話,我們就會生起樂受,樂受就會產生「不離愛」。我們喜歡的境界,我們的心就耽著在那個上面,希望跟那個境界合,不要分離,這個叫做不離愛。

可是對那個逆境,我們不喜歡那個境界,它如果現前的話,我們逃都來不及,因為它會讓我們生起苦受,所以這個時候就會產生「乖離愛」。乖離愛,就是要趕快逃離現場的那種心念會生起來。譬如你看到那個最討厭的人,遠遠從對面走過來的時候,你這個時候就很想趕快轉彎,就是這一念,這一念就是逆境現前了。

對於那個不順不逆的,就是捨受,不苦不樂受,沒 有特別苦、或者樂受,它是屬於一種捨受相應,這個時 候就沒有想要跟它合、或者是離的欲求,稱為「平等愛」。

所以一旦我們的心觸向外境,取境之後,就會有三境,三境就產生三受,三受產生三愛,這個就是受心所,它是這樣的一個過程。

### 想

什麼是「想」心所呢?當我們的心取境之後,就是你分別之後,為了要認識這個境界是什麼樣的狀況,所以我們會給它種種的名稱跟言說,這個就是想心所。也就是我們的心取了六塵境界的相,為了要認識這些境相,我們就會給它種種的名稱還有言說,這樣我們才知道看到了什麼、聽到了什麼。

你可以用種種的名稱跟言說來說我今天看到了某某 人、我遇到了什麼樣的事情,你都可以去把它描述出來, 這個就是想心所的作用,就是認識外境。

#### 思

一件麼是「思」心所呢?就是從剛剛開始心趣向外境 ——作意;接觸外境——觸;領納外境——受;認識外

境——想;之後,你就有所決定了,你就決定要怎麼樣做,這個狀態,我們就稱為「思」。思,就是令心造作。 我心決定要怎麼做了,經過了剛才這樣一個過程,我這一念已經完成了,我決定要怎麼樣,這一念的意業已經 完成,然後我決定怎麼說、怎麼做,這就是思心所。

所以到這裡,這一念就完成了,是善、還是惡就已 經決定了。因此我們才會說思心所是善惡的分歧處,你 這一念是要善、還是惡,作意、觸、受、想、思,到思 這邊就完成了這個善念、或者是惡念。所以你要造善、 造惡,這一念生起的時候,就已經決定這一念是好的、 還是不好的。我的心是這樣決定,然後發諸身口,所以 身、語、意三業的原動力,也是思。所以思心所不但是 善惡的分歧處,也是身、語、意三業的原動力,它都是 從「思」決定了。

思,就是令心造作。我們的心已經決定要怎麼做了,你的意業先決定,然後再付諸身口,去造作身業跟口業,所以它有不同的名稱。在我們內心審查考慮,該做不該做的時候,我們叫做「**審慮思**」。

在審查考慮之後,決定是要造善、還是要造惡的時候,我們叫做「**決斷思**」,就是你心裡面已經有決斷了, 一旦決定,這就是意業已經完成了,這就已經造下意業, 因為你心已經決定怎麼做。

然後心意決定之後,就會發動身、語去造業,這個 時候叫做「**發動思**」,是屬於身業、還有口業。

所以我們才會說,思心所是發動三業的原動力。 以上就是五徧行。

五徧行,再歸納整理一下。五徧行,它可以周徧到 達一切的地方,沒有什麼地方不能夠到達的,叫做徧行。 它一共有五種:

## 大乘百法明門論 第二講 五遍行、五別境

作意,就是讓我們的心能夠趣向外境。

觸,就是跟外境接觸了,心趣向外境,跟境接觸。 接觸之後,我們就領納三種境,順、逆、不順不逆 這三境,然後生起三受,引發三愛,這是受。

取境之後,為了要認識外境,就給它種種的名稱跟 言說,這個是想心所。你才知道你看到了什麼、聽到了 什麼、聞到了什麼味道,這個都是想心所的作用。

最後決定要怎麼做了,這個就是思心所。所以是造善、還是造惡,它的分水嶺就是在這一念完成。

很簡單的,五徧行就是一念心要生起,一念心的造作,從意業到發動身、口,就是要具足這個五徧行。 五別境.

心所有法的第二類,就是五種別境。

哪五種別境呢?就是欲、勝解、念、定、慧。

為什麼叫別境?因為它所緣的境,各別不同,所以 叫做別境。別,就是各別,各別它所緣的境界,各別不同,所以叫做別境,各別各別不同。

我們剛才說,五編行是已經完成一個心念,接下來 就是要去執行了,要怎麼做了。

如果這個心念是很希望去達到的,這個我們就叫做「欲」。欲,就是對所樂境生起希望的心,我們喜歡的那個境界,希望去生起這個欲求的心,希望去達到這樣的目標,你希望能夠獲得什麼、或者修行希望證到什麼樣

的境界,這個都是一種欲。

欲

欲,就是對於我們很歡喜的境界,希望能夠達到, 為了達到這樣的目標,我們會非常精進地努力,希望能 夠達到這樣的目標,這個就是欲心所它所推動的那股力 量。

所以,修行的精進力是靠什麼?就是靠善法欲。眾生忙忙碌碌也是靠這個欲,這個不叫善法欲,追求五欲境界的,追求一切世間圓滿的這個欲求,希望能夠達到的,他很努力的去希望達到這樣的目標,這個就是欲心所,它是一股推動的力量。社會為什麼能夠進步得非常快?人類進步非常快速,就是這一念的欲,欲望所推動的。它是讓世間的人有很強烈的企圖心,一定要達成他生命的目標、生活的目標、還是他人生的目標,他有一個目標,希望很努力的去達到,這個推動的力量,就是他的欲求心,對於他很歡喜去做到的事情,他會很努力的想要達成目標,這個就是欲。

修行也是同樣的,只是我們給它一個名稱,叫做「善法欲」。雖然證到最後,就是無智亦無得,其實是本來就有的,我們本自具足,本來就有的,可是修了半天,我們本來有的才能夠顯現,所以還是要經過一番的努力,精進地修行。這股推動、讓我們精進修行的力量,希望能夠證果、還是開悟成佛,這股力量叫做善法欲,它也是屬於欲。在修行的過程中,這個精進的原動力是必要的,要不然就會放逸、懈怠、失念、不正知、散亂、昏沉、掉舉。

所以這個欲,也是有分成好的、還是不好的。如果 我們想說人生苦短,要好好地享受一番,所以每天追求 的就是色、聲、香、味、觸這個五欲之樂的話,念念都 在增長我們自己的貪,這個欲,我們就說它是不好的, 因為會生煩惱、造業。如果我們每天忙著斷惡修善,時 時地勤修止觀,希望能夠解脫、能夠發菩提心、能夠證 佛的果位等等的,這些就是好的。如果每天癡癡呆呆的 過日子,吃飽了睡、睡飽了吃,忙著吃飯、睡覺這些閒 雜等事的話,這時候的欲,就是和無記相應。所以我們

## 大乘百法明門論 第二講 五遍行、五別境

就知道,欲可以通善、惡、無記三性。所以現在講的五 別境,它都是通善、惡、無記三性的,就是也可以是好 的,也可以是不好的,也可以是不好不壞、無記的。 勝解

如果所完成的這個心念,是絕對不會改變的,這個 時候我們叫做「勝解」。對於那個決定的境界,我們絕對 的認可它,「就是這個事情!就是這個樣子!」絕對不會 輕易的轉變,這個時候就叫做勝解。

勝解也有好的、也有不好的、也有無記的。就是說你緊緊抓牢的那個念頭,不會輕易改變的是好的、還是不好的,是好的堅持、還是不應該堅持的。

對於那個邪知邪見,如果有堅固的勝解,你不管怎麼跟他說,他就是不會改變,這個時候的勝解就是不好的。很多佛法以外的邪見,可是他也信得不得了,你怎麼勸、怎麼拉也都拉不過來,因為他已經有勝解產生了,懂嗎?所以他也不是你隨便兩三句話就可以改變他的心意的。這對我們佛法來講,因為他所修的、或者他走的那個道路並不能夠消業障、證果,也不能夠得正定正慧,而是邪知邪見,所以我們才會說他所堅持的勝解,不能夠讓他達到最後解脫、或者成就佛的果位,甚至連消業障都沒辦法,所以我們才會說這樣的勝解是不好的。

如果我們對我們的上師、善知識,有堅固的勝解, 不管別人怎麼毀謗,都不會動搖我們的信心,這個就是 好的勝解。或者是我們對三寶的信心已經產生信解,或 者是我們聞思修佛法,已經產生了對佛法三寶的信心, 任何清況之下都不會輕易地改變,這個就是好的勝解, 因為它能夠幫助我們達到最後解脫、甚至成佛的目標。

如果是不明就裡的持守一些觀念,這個就是跟無記 相應的。他也不知道什麼道理,人家說不可以這樣,他

就一輩子堅守這個原則,可是問他為什麼,他也不知道, 這個就是跟無記相應的勝解。

所以我們知道,勝解也是通善、惡、無記三性的。 念

如果這一念,是對於過去的事,保持很清楚的記憶, 這個就叫做「念」。所以「念」就是對於過去曾經串習的 事,能夠明白記憶,不會忘失。

### 定

如果我們的心心念念,都一直在這件事情上面,不 斷地憶念保持,久了之後,就能夠產生定力。所以定力 是從念力來的,是從念來的。你心心念念都在上面,時 間久了,你的心就不散亂,不散亂就得定了,所以定是 從念來的。

### 慧

得定之後,定久了以後,你的心清淨了,所以智慧 就開發出來了,所以念、定、慧有很密切的關係。

所謂的「慧」,就是對於我們所觀察的對象,能夠很清楚地分辨、選擇,經過了清楚地分辨、選擇之後,就會斷然作出決定,心中沒有絲毫的疑惑,這個就稱為「慧」。

就是說你有分辨的智慧、有抉擇的智慧,這個慧,就表示說對於你所緣的境界,你能夠分辨該做、不該做,是好、還是壞。所以有智慧的人,他有很強烈的決斷力,一件事情來了,馬上就可以決定這個事情是不能夠做的,或者是不對的,或者是那樣才是對的。像常常有人來問我們事情應該要怎麼樣處理,還是那件事情該不該做?我們就是不太能夠決定,那就表示說我們沒有由那個正念培養正定,然後產生正慧,沒有真正的智慧來分辨是非、善惡、黑白、對錯,所以當境界來的時候,我

## 大乘百法明門論 第二講 五遍行、五別境

們就會模稜兩可、猶豫不決,不知道該怎麼辦,思前想後,生了很多煩惱,最後還是不知道怎麼辦。這個就是對於所緣境,你沒有那個抉擇的力量,就是沒有慧力。 所謂的慧,就是對於所觀察的對象,你能夠很清楚地去分辨,然後做下最後的抉擇,這個是有慧力。

所以我們就知道,念、定、慧這三個心所有密切的 關係,念久了,就有定,定久了,就有慧。

這三個也是通善、惡、無記三性的,就看你念念是在念什麼,它有很大的差別。如果你念念都是在念色、聲、香、味、觸五欲之樂,就是每天都想要看好看的、聽好聽的、吃好吃的,心心念念都在這上面串習的話,就會不斷增長貪、瞋、癡、慢等等的煩惱。時間久了,我們成就的就是邪念、邪定、邪慧,邪慧就是邪分別,就是邪知邪見。

如果我們念念都在修四念處,思惟四諦、十二因緣,明白諸法實相在講些什麼,如果都在佛法上面串習的話,我們就能夠成就正念、正定、正慧,就有聞、思、修三慧,就有正知正見。這個正知正見就能夠帶領我們達到最後解脫、開悟成佛的目標,所以念、定、慧非常重要。

這個正念從哪裡來呢?從勝解來。你對佛法已經聽聞、思惟到達勝解的地步,任何情況之下都不會動搖了,你的心心念念都會在這個上面,這個就是正念力。你的心平常就是跟佛法相應,在這個正念當中,佛法經常在你的心中轉,行住坐臥都沒有離開你的心念,經常轉、經常轉,就是明記不忘,就是正念,心心念念都憶念保持佛法的這些內容。憶念保持久了,定力就產生了,為什麼?因為你心心念念都沒有失念,你都在正念當中,久了你的心不散亂,就成就定力了。所以經常的心中思

惟佛法,能夠很快的成就正念。

可是你憑什麼能夠死心塌地的讓佛法一直在你心中去思惟?去觀察呢?那就要靠勝解。就是你對佛法的信心,這個勝解是不是已經產生了?是的話,你才會覺得我應該要這樣子來修行,我應該來修行一個法門,讓我的心念念都在這個法門上,不管你修什麼法門,因為你的心念一直憶念保持這個法門不忘失,所以你就成就正念力;不忘失久了,心不散亂,就成就正定;有了正定,心清淨了,就開發正慧。所以正念、正定、正慧是這麼來的,不管你修習什麼法門,都是這樣子。開發智慧怎麼開發的?從勝解開始,你對聞、思、修佛法的內容,是不是已經產生勝解的地步?是的話,你才會經常在心中去憶念保持這些佛法的內容、或者是你所修行這個法門的內容,久了就能夠得定、開發智慧。

以上所介紹的,就是五別境。

五別境再作個總結:就是對所緣境,各別不同,所 以叫做別境。對於所樂境,生起希求的心,叫做欲;對 於決定境,絕對認可,不會輕易的改變,叫做勝解;對 於曾習境(曾經串習的境),明記不忘,叫做念;對於所 緣境,專注不散亂,叫做定;對於所觀境(所觀察的境 界),能夠清楚分辨抉擇,叫做慧。這個就是所謂的五別 境。

我們今天就到這裡。

願以此功德,普及於一切,我等與眾生,皆共成佛 道。 大乘百法明門論 第三講 善法十一①

大乘百法明門論 第三講 善法

(信、精進、慚、愧、無貪、無瞋、無癡)

各位居士大德!阿彌陀佛!

我們今天繼續「心所有法」的第三類,就是十一種 善法。

哪十一種善法呢?就是信、精進、慚、愧、無貪、 無瞋、無癡、輕安、不放逸、行捨、不害。

為什麼稱為善法呢?因為這十一種,它對這一世有幫助,下一世有幫助,生生世世都有幫助,只有好處,沒有壞處,絕對的好處,絕對的利益我們,所以稱為善法。而且它是純善的,沒有任何的惡夾雜在裡面,因此稱為善法。

信

第一個,「信」。什麼是信呢?信,就是相信。相信什麼呢?

### 一、信宇宙真理(信實有)

第一種信,是對宇宙的真理相信。什麼是宇宙的真理呢?「一切法無我」是宇宙的真理。一切諸法的真實相貌,就是無我,這就是宇宙的真理。我們要徹底相信有為法、無為法都是無我的,一切法是無我的。信不信呢?就問自己到底有沒有真的相信呢?相信的話會做什麼事?不相信又會做什麼事?

如果相信一切有為法是生滅、無常、無我的,它只是八識的變現的話,你就不會迷惑顛倒,貪著在一切現象界的身心世界當中。我們現在活在這個世間上,你還會不會貪戀這世間的一切呢?還是你是如實觀察,每天雖然是這樣子過生活,在現象界這個生滅、無常變化當

中過生活,可是你的心裡面很明白它是假的、它是無我的,你是不是真的這樣相信?如果是的話,你就不再會迷惑顛倒,生起任何的貪著了,這個表示你真的相信。如果你做不到的話,你說你相信,恐怕也不是百分之百相信,因為相信就做得到。如果你還會貪,不管你貪什麼,你還會迷惑顛倒、愚癡無明,你這個相信就是有問題,懂嗎?因為你做不到,你還是把一切法當作是真實存在的,然後這樣的貪、執著,這就表示你對宇宙的真理並不是完全的相信。

「佛經是這麼說啦!每一位法師開示也是這麼說啦!我也相信啦!可是我就是做不到!」有這種事嗎?你們說有這種事嗎?「我相信啦!可是我面對境界來的時候,我還是認為我這套比較實在,因為我一直都在用,我輪迴不管多久,我都是這樣子用的。」就是把一切有為法當作是真實存在的,不然你怎麼會生煩惱呢?對不對?如果你知道它是無常、生滅,是無我的,你就應該不會生煩惱呀,可是我們每天煩惱的事情太多了,對不對?只要你還會生煩惱,就表示你的信心沒有百分之百,對不對?因為你還是相信你原來那一套嘛,分別執著的那一套,很貪著的那一套,所以這個放不下、那個也看不破、這個也捨不得割捨。

所以現在講到這個「信」,它還真的很難,因為你百分之百相信,你就開悟了,你就見到你的真心了。你沒有開悟,沒有明心見性,就表示你的信心沒有百分之百的純淨,有染污。那個雜染,就是你的貪著,你的迷惑顛倒,就是你的雜染。如果你相信一切有為法是生滅、無常、無我的,你就不再迷惑顛倒、貪著在一切現象界上面,不管是哪件事,只要是有為法,我們當下就看到它是生滅、無常、無我的。

所以不是我可以決定要幹什麼的,是因緣在決定,或者它就是我的業力顯現,善業成熟就順一點,惡業成熟就不順一點,就是這樣而已,也不是我可以作主的。業力也不知道什麼時候現前,對不對?所以能夠隨緣過日子,還不是這麼容易做得到,如果你沒有真正相信一切有為法是生滅、無常、無我的話,還真的很難隨緣。你是隨自己要的那個緣,如果不是的話,就很難隨順。這個就說明我們的信心並沒有很純淨,這個是以有為法來說。

無為法也一樣,我們現在一旦學佛修行,我們整天滿腦子想的,修定的時候,就想得定,從欲界定、未到地定、初禪、二禪、三禪、四禪,還有無色界四空定,或者是大乘的種種三昧,就想入那個三昧,所以修定就想得定,修什麼法門,就執著那個法門。可是一切的法都是告訴我們證到無我,所以如果我們還會執著有道可修、有涅槃可證、有佛可成的話,我們就是不明白無為法也是無我的。

你說我能夠明白一切有為法是生滅無常的,但是無為法就是不生不滅的,那就是我要修證的目標。可是,你告訴我它也是無我的,它也不是真實存在的,那我修了半天,是為了什麼?我不就是要證到那個無為嗎?可是如果我們能夠相信無為法也是無我的話,我們在修證的過程當中,就不會執著有道可修、有涅槃可證、有佛可成,一切的修證,只不過是恢復本有清淨的自性而已。菩提自性本自清淨,不是修出來的清淨,本來清淨。一切眾生本來成佛,所以那個佛也不是修出來的,是你本來就是。我們的自性也本自涅槃,那個涅槃也不是修來的。所以只要我們還認為有修、有得、有證,這個都是對無為法的執著,不明白它也是無我的。一切的法門,

# 大乘百法明門論 第三講 善法十一①

只是契入無為法的一種方法,目的只是恢復我們本來清 淨的真心而已,所以它不是修出來的,它是無修、無證、 無得,它本來就有。

本來沒有的,現在有了,叫做得;本來有的,你就不能叫做得。我們說有所得,就是本來沒有,我現在有了,就是有所得。可是你本來就有的東西,你自家本來就有那個寶藏,所以你就不能說那個是有所得,或者是我修出來的,因為它本來一直都在,只是我們迷惑顛倒,沒有看見。真心每天都在,我們的菩提自性,每天都跟著我們在過生活,可是就是因為我們不明白一切法無我的道理,所以還是迷惑顛倒的過日子,可是也沒有因為迷惑顛倒就染污了我們的真心,因為它一直都是清淨的。

所以如果修什麼法,就著在那個法上面,那就是一種執著,另外一種執著,就是不明白宇宙的真理,如果我們相信、也明白「一切法無我」的道理的話,不管你是在有為法的當下,或者是想要體證無為法,這個過程你都不會起任何的執著,這個就是真正的相信,而且做到。在我們沒有修證之前,至少你要相信,相信是第一步,然後你才可能生起好樂修行的心。如果你聽聞了佛法,你都不相信那是可以到達的境界,或者是不相信自己能夠到達那個境界的話,不管你修多久,都不可能有任何的結果,為什麼?問題就是出在這個信心上面。

這是第一種信,就是對宇宙真理的相信,就是一切 法無我。相信,而且我也相信我能夠證得,我不但相信 這個真理,我也相信我能夠證到一切法無我。

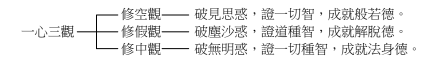
### 二、信三寶(信有德)

第二種信,就是對三寶來說的。就是相信三寶有法身、般若、解脫等等真實清淨的功德。有了這樣的信心,才會生起喜樂,好樂修學三寶。相信,然後你才會好樂

#### 大乘百法明門論 第三講 善法十一①

來修證這樣的功德,希望自己也能夠成就。佛的功德,不管是法身、般若、還是解脫,究竟圓滿成佛的境界,就能夠成就這樣真實清淨的功德。我如果相信三寶的功德,我就很好樂來修學,然後證得像佛一樣真實清淨的功德。這是第二種相信的內容。

這三種功德,是怎麼樣證得的呢?我們就看那個表。



修我空觀,就能夠破見思二惑,破見思二惑,就證得阿羅漢、辟支佛。所以小乘的阿羅漢、辟支佛,他是修人我觀,就是我空觀,藉著觀察五蘊身心的生滅、無常,體會人無我,然後證到人無我。這樣就能夠破除以為有我的執著,就是見惑、還有思惑(貪、瞋、癡、慢),那就能夠成就一切智。

所以,一切智是小乘阿羅漢證的,只要你破見思,你就能夠成就這樣的智慧,這是什麼樣的智慧呢?一切智,就是明白一切法因緣所生,無自性空的智慧。這個智慧,就是藉著觀察五蘊身心的生滅、無常變化,才證得它自性是空的。因為一觀察就知道它生滅無常,生滅無常就是無我,自性就是空的,就可以證到人無我。因為「我」就是五蘊的假合而已,我觀察這個五蘊身心的變化,發覺它是無我的,自性是空的,這個一切智就產生了。

這時候就能夠成就般若德。這邊的般若,指的就是空性的智慧,斷除煩惱障的智慧,所以就稱為般若德。這是修我空觀來的,已經證到小乘的阿羅漢,可以從三界六道當中解脫。可是他自己就入涅槃了,不管我們還

在這裡輪迴。

可是,大乘菩薩就覺得不可以,我就算證到一切智, 已經成就般若德,我也不罷休,因為還有無量無邊、如 塵若沙的眾生還在苦海當中,所以我就要從空出假,修 假觀。

雖然一切法的自性是空的,我不要像阿羅漢一樣, 就入了那個頑空的境界,都不發菩提心來度眾生,所以 雖然他明白這個空性的道理,但是他不會耽著在那個空 的境界當中。他會在空性當中,任運生起大悲心,然後 修如幻三昧——就是假觀。知道一切眾生是如幻的、輪 迴是如幻的、涅槃是如幻的,所以我就不會害怕無量無 邊的眾生,要度到什麼時候?眾生這麼難度,我周遭的 家人才沒幾個,十個指頭還沒有扳完就算完了,可是我 就覺得好難度噢!可是現在居然要發願說:「無邊眾生誓 願度」,無量無邊耶!沒完沒了的眾生,不管我喜歡、不 喜歡的,可惡、不可惡的,我統統都要度,我的大冤家、 大仇人統統都要度,好難噢!

所以阿羅漢他為什麼不想發菩提心?就是他塵沙惑沒有破,他把一切眾生都當作是實有的,以為有如塵若沙這麼多的眾生,無量無邊的眾生。因為阿羅漢證到我空,但是他沒有證到法空,所以他還有法執。法執的意思,就是說外在的一切世界,心之外的一切法,對他來講都是實有的,所以他心之外的這些眾生都是實有的,因為他所知障還在,還有法執的關係。他執著有涅槃可證,也是他的法執。可是他不明白,他只證到我空,沒有證到法空,所以他還有塵沙惑。

所謂的塵沙惑,就是如塵若沙,這麼多無量無邊的 眾生,一想到就退心了,所以他就沒有辦法發起菩提心, 為什麼?他沒有修如幻三昧,沒有修假觀。菩薩修假觀, 他就不怕,你再無量無邊的 double 也 O.K.,因為都是如幻假有的,雖然像恆河沙這麼多,像灰塵這麼多,也沒有關係,因為都是假的。假的,不是沒有,有喔!這邊不是就坐了一堆嗎?全世界人口有多少,你不能說是假的,就統統都沒有了,統統全部空掉,整個世界都空了,不是。假有的意思是說,你如實的了知它是因緣所生,無自性,他是如幻假有的坐在這邊,每一個都是如幻假有的身體坐在這裡,都不是真實的我。一切法無我,我不是真實的,一切法也不是真實存在的,所以他看無量無邊的眾生,也都是如幻假有的,都是生滅無常的、都是無我的,所以就沒有什麼好害怕的。

他這樣子的話,就能夠破塵沙惑,然後成就道種智。 道種智就是菩薩的智慧,是得了根本智,已經見空性了, 大乘菩薩開悟見空性,然後在這個空性當中,起無量的 妙用來利益眾生,所以無量的善巧方便就是道種智。它 是得了根本智之後,有了空性的智慧,然後再生起無量 的善巧方便,所以他不管生起什麼樣的善巧方便,說什 麼樣的法,他都不會執著了,為什麼?因為他是在空性 當中,起任何的妙用,就是因為他有如幻觀,他可以觀 一切法如幻,一切眾生如幻,然後用如幻的善巧方便, 說如幻的法,度如幻的眾生,因此他都不會起我執、就 是因為他有道種智,已經破塵沙惑,所以他 很勇猛精進地發願,發大誓願,起大悲心,一定要度盡 一切眾生,他憑什麼可以做得到?就是因為他修假觀。 所以菩薩為什麼可以不退心?不怖畏?就是因為他破了 塵沙惑,有道種智這樣的智慧,然後成就解脫的功德。

如果進一步修中觀,中道實相,不執一切法為實有, 也不會墮在空邊。眾生是執一切法為真實存在的,這個 落在有邊;阿羅漢證到一個涅槃,他又執著有涅槃可證,

#### 大乘百法明門論 第三講 善法十一①

又墮在空邊,他就入涅槃去休息了,都不管我們,去度假了。所以中道觀,就是不落在有、也不落在空邊,非空非有,即空即有。他就能夠破無明惑,然後證得一切種智,成就法身德。

我們知道破一品無明,成就一分法身,兩品無明,兩分法身,一直到圓滿的四十一品無明都破盡了,成就圓滿的法身,這個就是佛。一切種智,就是佛的智慧。佛可以安住在空性當中,就是一切智,然後起無量的妙用,就是道種智,這兩個加在一起,就是一切種智。所以佛做任何利益眾生的事情,都沒有絲毫的染著,就是因為祂都安住在空性的般若智慧當中,起般若智慧的觀照,八個識全部轉成智慧的作用,前五識、第六識、第七識、第八識,轉成成所作智、妙觀察智、平等性智、大圓鏡智。

這個就是修一心三觀,空、假、中三觀,就能夠成就佛的般若、解脫、法身種種的功德。我們如果如實的相信這些內容,也如實的相信自己能夠證得佛清淨真實的功德,我們就會很好樂來修行,充滿了信心,然後很快就能夠證得。你只要修空、假、中三觀,三觀也能夠在一念當中,一心當中,圓滿具足三觀,空假中同時喔,不是分開。當下一念具足空假中三觀,然後具足這三種智慧,就能夠破這三惑,然後證三智,成就三德,在一念就能夠完成。這是天台止觀有講到一心三觀的觀法,分開來講是這樣,合在一起,就是一念心的當下,可以圓融具足三觀。如果你相信的話,就可以這樣證得,你很快就能夠成就一心三觀,成就佛的功德。

### 三、信一切善法(信有能)

第三種信,是對一切善法來說的。不論是世間的善 法、還是出世間的善法,你都相信它有好的果報。

#### 大乘百法明門論 第三講 善法十一①

世間的善法有什麼樣的果報呢?就是能夠得一切世間的圓滿,一切的樂果,就是從世間的善法所得的;而出世間的善法,能夠成就聖道。有了這樣的信心,才會希望能夠修習一切世間、還有出世間的善法,這樣就能夠成就世間的樂果、還有出世間的聖道,這個也都是從信心來的。你相信,你才會去修善,不管世間的善、還是出世間的善,第一步還是要相信,相信就會去這樣做。

所以信它最大的作用,就是能夠讓我們的心很好樂 地去修習一切的善,就是我們一定要相信,才會去做。 像有些人布施,他就跟人家說:「我今天給了那個斷手斷 腳的一些錢。」別人就說:「那個是詐騙集團啦!」我們 那個信心馬上就沒有了,對不對?然後馬上就來問說: 「像這種情況,我下次要布施?還是不要布施?」就是 他對布施沒有信心。

碰到任何事都一樣,境界一現前,就知道自己的信心夠不夠了。反正常常懷疑不信、模稜兩可、猶豫不決,不知道該做、不該做,連行善他都會生煩惱的,那個就是沒有信心,懂嗎?你修行修到煩煩惱惱的,修善想要累積功德,可是煩煩惱惱的,那個都說明我們信心不具足,信心不夠,才會生煩惱。信心夠,就是要這樣啊!就是要行善,就是要累積功德,就是要成就佛的三種功德,就是要明白宇宙的真相,不是嗎?所以書上講哪些事該做、哪些不該做,你清清楚楚、明明白白,你很快就能夠下抉擇,該做的做,不該做的就不要做,不如法的就不要做,就這麼簡單!

有的人修個法門,也是一面修,一面懷疑,所以他 要常常換法門。親近一個師父,他也不是很有信心,所 以他要常常換道場、換師父、換法門,可是一法也不成 就,那問題出在哪裡?還是信心的問題。你信心夠的話,

#### 大乘百法明門論 第三講 善法十一①

一個道場、一個師父、一個法門就成就了,因為你從頭 到尾都相信,從來都沒有懷疑過,所以你很快就能夠恢 復你清淨的自性心。我們的自性本來清淨,就是被你那 個不信給染污了。

所以你一分的信心,你的心就一分的清淨,兩分的信心,就兩分的清淨,百分之百的信心,就百分之百的清淨,你本來那個清淨的自性,是不是就現前了?因為本來是清淨的,為什麼不清淨?就是因為你不信。你現在信心百分之百,你就百分之百清淨,那就是你清淨的自性心現前了,因為你的自性心本來就是清淨的,懂嗎?所以開悟其實也沒有那麼難嘛,就是信心不夠!真的沒有那麼難,壞就壞在這個信心,它染污我們的心,我們修行只要一懷疑就完了,心整個就被染污了。你換再多的法門,法門無量,全部換完了,你還是不成就,因為你的心不清淨,沒有辦法恢復你清淨的自性,所以你沒有辦法開悟,再怎麼殊勝無上法都一樣。

所以我們就知道信心的重要,有關於我們開悟快不快速,就是看信心了。信心夠就很快,很快就明心見性,因為你信,清淨心就現前,就開悟了,對不對?所以信心它最大的作用在這裡。那個能讓我們生起好樂行善的心,還不是它最大的作用,它最大的作用,就是能夠讓我們恢復本來清淨的自性,這才是它最大的作用,最大的功能。

相信現在對「信心」已經很了解了。

### 精進

第二個,什麼叫「精進」呢?精進,就是很努力地 修善,很努力地斷惡,這個就叫做精進。

既然很努力地在斷惡修善,那一切的惡很快就斷完了,一切的善很快就成就了,所以很快就能夠成就,一

# 大乘百法明門論 第三講 善法十一①

切世間、或出世間的善法,很快就能夠圓滿。所以你想要成就、圓滿一切世間、出世間的善法,就是靠精進。

「精進」,到底是什麼意思呢?

「精」,就是精純,沒有任何的夾雜。沒有夾雜任何的惡法在裡面,才叫精,就是精純,百分之百的純,沒有任何的染污、染法,這個才叫做精。

「進」,就是增進,不斷不斷地進步。什麼東西不斷不斷地進步呢?就是善法不斷不斷地進步。善法為什麼可以不斷不斷地進步?是因為沒有夾雜任何的惡法在裡面,因為**惡法會讓善法退失**,這個是重點。所以你一面行善,一面行惡,善法會不會進步?不會!就沒有現在講的「進」。

只要你今天還有一念的惡,還是說一句造口業的話,做了一件身業造業的事情,做了不該做的、說了不該說的,起心動念的意業跟貪、瞋、癡煩惱相應,你就不能說你今天很精進,懂嗎?就算你早晚課也做了,法也修了,可是你還有夾雜惡法在裡面,就不能夠說「精」;惡法會讓我們的善法退失,所以就不能說你「進」,所以精進就沒有了,這個是重點,懂嗎?

為什麼我們修了半天,看起來好像很精進,可是就是不成就,問題現在也知道了,因為我們一面行善,一面造惡,造惡就把我們的善法全部都退失掉了。一面建設,一面破壞,這邊建設,那邊破壞,所以很難成就圓滿一切世間、或者出世間的善,就是因為我們還有夾雜惡法在裡面。

所以,只要我今天善法沒有比昨天進步,明天沒有 比今天進步,我都不能說我很精進地在修行,所以我們 以後要讚歎說:「他好精進噢!」可能要考慮一下,他真 的今天身口意都沒有造業嗎?有的話,就會讓他的善法 退失。不過我們還是要經過斷惡修善的過程,希望趕快止息一切的惡,善法才不會因為這個惡一直退失,善法才能夠不斷不斷地增進,才有精進的那個「進」。也因為沒有夾雜惡法,所以才有那個「精」,這樣才有精進可言。

那有什麼辦法可以讓我們的一切的惡行,很快就能夠止息?什麼善法,能讓我們止息一切的惡行最快速呢?就是接下來要講的這兩個——「慚」、「愧」。你如果有慚愧心的話,你造了惡,就會很不好意思,自己很內疚,又怕別人批評。自己很內疚,是有慚心;怕別人批評,是有愧心,那你就不敢造惡,造了惡,也要趕快懺悔。所以慚愧心,是讓我們能夠止息一切惡行最快速的方法。我們就知道慚愧心很重要,現在就好好來講一講。慚

什麼是慚心呢?慚,就是羞恥心。像我們做錯事情,都會覺得不好意思,或者是覺得很羞慚,這個就是慚心。 所以一個有慚心的人,他一定有高度的反省力,就是說 他時時刻刻都不斷不斷在反省自己,我有沒有說錯話? 我有沒有動不好的念頭?我今天做那件事情恰不恰當? 他隨時都在反省自己,發覺自己身口意有任何過失的時候,他會覺得很羞恥,馬上改過,所以他很快就能夠止息一切的惡行,就是靠這個「慚」。

對於那些做錯事情,臉不紅、氣不喘的,還找了一大堆的理由跟藉口,來為自己辯護的人,他就是沒有慚心,所以他想要改過就很困難。因為他做錯事,他都會責怪別人,把錯推到別人的身上,「都是因為他的錯,所以我才會……」,不然就是很多理由,「大家都這樣做啊!」、「大家都逃漏稅,所以我就逃漏稅!」、「大家都違規,所以我就違規!」大家都這樣啊!好像理直氣壯,對不對?他就不覺得他自己錯,因為大家都是這樣做

嘛,這就是他的理由跟藉口,讓自己可以不斷不斷犯錯,還有很正當的理由。所以他可不可能改?就不可能改, 能不能止息一切惡行?就不可能,因為他會一再一再重 複同樣的錯,因為他不覺得他需要改。可能是國家的法 律要改吧,還是社會的道德觀要改,反正要改的都不是 他自己就對了,這個他就是沒有慚心的人。

這樣的人來學佛修行,你覺得他怎麼樣?他會不會 懺悔?恐怕也很難嘛,因為犯錯也還是別人的錯,所以 他也很難生起慚愧心,沒有慚愧心,他就不會懺悔,不 會懺悔,他就不可能斷惡修善,所以要止息一切的惡行, 也是非常困難的。

所以一個有慚心的人,他一定是個能夠自尊自重的人,他會很嚴格的要求自己。他做錯事情,不用你講,他就已經臉紅羞愧得巴不得找一個地洞鑽進去,就是說他已經不能夠原諒自己,也不會放過自己犯這樣的一個過錯,因此他一定會牢記在心,下次絕對不會再犯同樣的錯誤。他會嚴格的為自己把關,嚴格的反省自己,絕對不要再犯同樣的錯。

他不但這樣要求自己,他看到有賢德的人,他會生 起非常崇敬的心,希望能夠向他看齊,就是所謂的見賢 思齊,見到有賢德的人,我就希望向他看齊。可是有的 人不會,聽到有人稱讚某某某是這一次的好人好事代 表,是世間大家都讚歎的大善人,他心裡覺得也沒有什 麼:「我只是不想做而已啊,那也沒有什麼嘛!」所以他 不會生起很崇敬的心。可是一個有慚心的人,他不但希 望自己做好,他看到比他修得還好的人,或者是有賢德 的人,他就會生起非常崇敬的心,希望自己也能夠像他 們一樣,所以他才會愈來愈好。所以我們能夠愈來愈好, 也是靠這個慚心。如果看到行善的人,也能夠生起尊重

大乘百法明門論 第三講 善法十一①

的心。

他對於追求宇宙的真理,也會有好樂心。從小到大整個成長的過程,就很喜歡去追求一個很圓滿的東西,他生命的目標,就是一直在追求真理,就是我熱愛真理,我追求真理,我希望能夠達到像真理那麼究竟、圓滿、清淨的境界,所以像這樣有一個崇敬的心,這個就是慚心來的。有慚心的人,在他生命當中,他會覺得他的生命就應該要達到最完美的境界,那個才是他人生的目標,一個完美的人格也好,完美的境界也好。所以這樣的人一進入佛門,他就會說:「我找到了!」因為佛的境界,就是他要追求的境界,就是那個最究竟、最圓滿、真實清淨的那個境界,也就是宇宙的真理,是他所要追尋的一輩子的目標。

所以有慚心的人,他很容易就成就,很快就成就, 為什麼?因為他不容許自己有任何的過失,有錯必改, 因此可以很快止息一切的惡。也因為他很崇尚善法,所 以他會很快就想成就、圓滿那個善的部分,因此不管是 解脫也好、證果也好、或者開悟成佛也好,他很快就能 夠達到這樣的目標,這所有都是靠慚心、還有愧心這兩 個來的。止息一切的惡最快,成就一切的善最快,所以 他很快就能夠開悟、證果、解脫,就是靠這個慚愧心。

以上就是慚心。

### 愧

愧也是羞恥心,這兩種都是羞恥心。可是這個愧的 羞恥心,是害怕別人的批評、指責,或者是害怕遭受到 社會的輿論壓力等等。像我們做錯事情的時候,我們心 裡面就會想很多,譬如我們會想說:「我犯了這麼大的 錯,如果讓別人發現的話,他不知道會怎麼看我?會不 會對我很失望?「我的好朋友如果發覺我是這樣的人, 他會不會以後就嫌棄我?討厭我?不再跟我交往?」或者是「被我父母知道、被我的師長知道,會不會被叫去教訓一番?」或者是「這個風聲傳出去,我會不會變得惡名昭彰啊?」或者是「我對家庭、社會來說,是不是一個壞的榜樣啊?」我們心中會顧慮很多,這個都是愧心。

前面的慚心,是自己愧對自己的良心;這個愧,就是不想愧對其他的人,不管是家人、朋友、還是國家、 社會、輿論的壓力等等,所以一個是對自己,一個是對 外在來說的,這是它們兩者的差別。

所以一個有愧心的人,他為了不要遭到別人或者世間的恥笑,也不想被人家在後面指指點點的,被別人討厭或者苛責,他就會儘量的不犯錯,因為他不喜歡這種感覺。所以他也會儘量小心謹慎,讓自己不要犯錯,即使有犯的話,他的內心也會感到很羞恥,所以他也能夠很快地止息一切的惡行,就是靠這個愧心。

也是因為他害怕自己會愧對自己、愧對家人、愧對 朋友、愧對社會、愧對國家等等的,所以他也不會去做 一些違法的事情,或者是傷天害理的事,這些事情他都 不會做。因為他一旦做出違法,甚至被抓去關這一類的 事情,他會覺得他不但愧對自己、愧對家人朋友、還愧 對國家社會,因為他是一個壞榜樣,所以他就不允許自 己犯錯。

對於那些還會為非作歹的人,他心裡面也會鄙視這些人,他會警惕自己說:「我絕對不要像他們那樣!」這些作惡的人等於是一面鏡子,告訴他說:「我絕對不可以這樣子做!」所以周遭不管是好的、壞的,都是我們的借鏡,好的見賢思齊,壞的提醒自己,不要這樣子做。

慚心跟愧心都是羞恥心,它們的差別就在於:慚心

是指自己心中感到羞恥;愧心是怕被別人指責、討厭, 而感到羞恥,這是它們的差別。

有了慚心跟愧心之後,我們很自然的就會要求自己要斷惡。也是因為有這樣的善心,我們才會要求自己要修善,然後進一步成就道業。這就是我們剛才講的,從止惡到成就圓滿一切的善,然後到最後開悟、解脫、成佛,都是靠慚愧心來的。所以慚愧心就等於是我們能不能快速的止惡修善、成就道業,最主要的關鍵。

無貪 接下來是「無貪」。

接下來是「無貪」。什麼是無貪呢?就是不貪心。對什麼不貪?對三界之內的任何事都不貪了,不管是什麼東西,你可以說出來的人事物都不貪了,這個叫做無貪。

我們每天如果忙著享受這個五欲六塵境界,眼耳鼻舌身,面對色聲香味觸,希望看好的、聽好的、聞好的、吃好的、穿好的,這樣還不夠喔,還要有房子、有錢、還要有好的家人,眷屬也很重要,還要好的名聲,有一點地位就更好了,如果健康長壽就更優了,這些都是屬於欲界的貪。追求五欲六塵的境界,是屬於欲界的貪。

一旦學佛修行,告訴我們:「不可以呀!這些都是讓我們生煩惱、造業,有業就要輪迴,輪迴的根本就是貪!所以要斷貪欲。」要斷貪欲,那就來修個定吧!因為有定力就能夠伏貪,他就修定。修個定,他又開始貪了,貪什麼?貪定的境界。我上座以後,身心有什麼覺受,我現在是證到未到地定,還是初禪,還是四禪,還是已經進入無色界四空定了、還是已經入了大乘菩薩的三昧境界……,他又開始貪著種種禪定的境界。不管是四禪八定,還是種種的三昧境界,他又從世間的貪轉移到禪定的貪。如果再加上很執著地修什麼法門,我一定要修那個大大的叫做大圓滿、還是大手印,還是大什麼,對

法門又起了種種的貪。

所以很多修行人,他能夠慢慢放下世間的貪,但是 他轉移到出世間這個學佛修行的貪。貪的本質沒有改 變,只是對象改變了,貪的本質都在。所以我們如果學 佛修行,每天想的就是怎麼樣得定、怎麼證果,只要我 們心裡面還認為說有法可修、有道可成,這個都是貪, 對學佛修行的貪、對法門的貪、對境界的貪。

可是我們學佛修行,不就是為了這些目標嗎?可是你跟我說這些都無修、無證、無得,我不是就沒有精進推動的力量,推動我好好去精進修行?我就是以為有佛可成,我才要成佛,不是嗎?初修的人可以啦,就是他要有一個目標。就好像我們勸人家累積功德,就說你要布施,然後他就執著在布施有功德上面,這又是執著,也是貪,因為貪功德才去布施的,他也沒有看破、放下。因為布施的目的是要捨、放下,可是他為了功德,要取功德才去布施,所以就失去布施原來的用意。

我們修行也是同樣的道理,我們覺得要證、要得、 要成個什麼東西。可是菩提自性,本自具足,本來就在 你們家,所以不用那麼執著地去抓。而且他是往外面抓, 往外面抓法門、抓寶貝,可是這些都在自己的心中,所 以往外面找,是永遠都找不到的。

很執著地修任何法門,他就是不可能成,為什麼? 因為離道愈來愈遠了,因為一切有為法是生滅無常、無 我的,一切的現象界都是虛空中的花朵,對不對?如幻 假有的,你只要離開這一切如幻的境界,你的真心就現 前了,懂嗎?所以你愈抓,愈執著它是真實存在的,你 就離你的真心愈來愈遠,回家的路就愈來愈遙遠,就永 遠沒辦法見到真心,或者是回歸自性,或者是開悟,都 沒辦法,明心見性都不可能,就是因為你修得有執著。

#### 

我們剛才講,修行只是恢復自性的清淨而已,所以不用往外面去找。可是初修的人可以,那個叫做善法欲,我們講過「欲」,善法欲就是推動你精進的力量,因為你前面還不明白「一切法無我」的道理,你也還有沒證得那個境界,所以你以為有所得、有所成,所以你才會推動推動,也 O.K.的啦,過程嘛,才會努力的斷惡修善,成就一切法之類的。等到你一旦知道什麼?一切本來具足,那也是經過你很辛苦地修修修,有所修、有所證、有所得,有一天自性現前了,你才會發現這一切本來我們家都有的。既然是自家的東西,當然就不用再往外找了,這個時候才能夠真正做到無貪,所以無貪是這樣子證得的。

也只有證到這個時候,因為自性現前,你才有無量的智慧、德能、慈悲、善巧方便,這本來都是本自具足的,你這一下心才安了。我們之前心不安,才要一直貪求,懂嗎?你有所貪,就是心不安,心不安,所以你才要用這個、還是那個來填補一下。譬如說我要買房子,我就會覺得我住得會很心安;買個車子,我才會覺得我開得很心安,不然還要去等公車、搭捷運。所以我們的貪,其實都是因為我們的心不安來的。

你覺得說你把這個東西弄到手,屬於我的了,我佔有它了,我的心就安了。可是沒有呀!你不管抓多少東西進來,買多少東西回家,全部堆得滿滿的,你還是晚上睡不好,還是會失眠啊!可見寶貝都不在外面的,那個只是我們的欲求,用欲求來填我們沒有安全感的東西。只有開悟的人,他可以完全地心安,為什麼?全部都在你家了嘛,都不用往外找,也不用求了,心多安呀!也才可能做到現在講的無貪。所以沒有開悟之前,你說不要貪,還真的很難,都是勸人家說:「你就看破、放下,

#### 大乘百法明門論 第三講 善法十一①

你就不要貪嘛!」勸人家很容易,你自己做做看!你沒有證到無我之前,這個貪還真的很難斷。所以除了開悟,證到無我,好像也沒有什麼其他的好辦法了。

以上就是無貪。

### 無瞋

無瞋,就是沒有瞋恚心了。不會亂發脾氣,不會心煩氣躁。

對什麼沒有瞋恚呢?就是對三界一切的苦,都沒有 瞋恚了。因為我們會瞋,就是覺得身心有苦,身心有苦 受,身苦或心苦,都會讓我們起瞋恚心,不耐煩、討厭、 厭惡、怨恨的心就起來了,所以我們會生瞋恚心。全都 是因為吃不了苦,不管什麼苦,佛法講到八苦:生、老、 病、死苦;那個最討厭的人事物被我碰到,叫做怨憎會 苦;那個最親愛的人,就偏偏要出國,要移民到很遙遠 的地方,常常要 e-mail 也是蠻麻煩的,這就是愛別離苦; 還有我想求的都得不到,那個是求不得苦;還有五陰熾 盛苦。不管哪一種,你說得出來、說不出來的,反正讓 你身心有苦受,你就很容易起瞋恚心。

我們就要知道,為什麼我們受不了苦?因為你要吃得了苦,才能夠忍受瞋恚,所以就要知道我們為什麼會受不了苦?為什麼吃不了苦呢?

第一個原因,就是和我們希望的相違背。我們希望 好,可是它偏偏不好;我們希望股票漲,它偏偏跌;希 望中馬票,偏偏就不是我要中的那一個,我有好多中獎 以後的計畫,可是都一直沒有辦法實現;我希望順境, 可是它偏偏都是逆境,都是不順心、不如意的事比較多; 我想要的,偏偏得不到,不要的,偏偏一堆,就是古人 說的:「事不如意,十常八九」,十個有八九個都是不如 意的,那表示說不如意的事情比較多。 世間就是這樣,不如意的事比較多,可是我們希望如意,它偏偏不如意,我們就起瞋恚心,那不是常常在造業嗎?一不順心、不如意,就生煩惱、就造業了,起瞋恚心就造業。造惡業受報的時候,是苦上加苦,也划不來,因為受不了苦,起瞋恚心就造業,果報是更苦。所以它不會愈來愈好,它是愈來愈苦的。如果我們不順心、不如意的時候,沒有辦法安然忍受的話,只會造更多的業、受更多的苦,永遠沒好日子過。

這是第一個原因,就是它和我們的希望相違背的時候,我們希望順心如意,它偏偏不是,所以我們就起瞋 恚心。

第二個受不了苦的原因,就是我們沒有經常思惟業果的道理。如是因,如是果,想想我們為什麼會受苦呢?很簡單,還不是過去惡業成熟了,就是這麼簡單而已。不要去怨天尤人,為什麼?所有的惡業都是你自己造的你,現在自作自受,所以你怨不了別人的。如果我們在受報的時候,還是不能夠忍耐,吃不了苦,受報的時候很苦,吃不了苦就繼續造,不但舊業消不了,還要繼續再加上新的,所以永遠也沒有順心如意的那一天。

第三個理由,為什麼受不了苦,就是因為還有「我」。 我好苦,我受不了苦,所以我就起瞋恚心了。所以除非 證到無我,才不會生煩惱,才不會造業;不會造業,就 不會受苦。所以一切的苦,也都是我執來的。有「我」, 就會生煩惱;造業,就會受苦。所以經常思惟無我的道 理,明白並沒有一個「我」在受報,一切的苦受,只是 過去惡業成熟所展現的,因緣展現這樣而已,報完就沒 有了,我應該歡喜才對。如果能夠這樣想的話,思惟無 我的道理,就能夠忍受,而不生瞋恚。

如果還能夠經常思惟「念死無常」的話,它也是一

種能夠減少我們欲求心的方法。所有的百貨公司現在都在打折,對不對?一年當中就是這時候的折扣最多,這時候最便宜,所以趕快去搬。現在好便宜喔!平常好貴耶!趕快去買!買的時候,只要想一件事就好了,這個東西我死的時候帶不走,看你還要不要買?你所有買的任何一件東西都帶不走的,這個帶不走、那個帶不走,沒有一樣帶得走,連一分錢都帶不走,你最心愛的東西、最親愛的人,統統帶不走。只有你造的業帶得走,其他都帶不走。一定帶得走的,就是你過去的業,其他的一定都帶不走。所以好好地想一想,然後再看看,就算再便宜還要不要買?

所以如果能夠過著少欲知足的生活,加上經常思惟業果的道理,再用無我空性的智慧來斷除我執,這樣的話就可以做到無瞋了。這個才是最好的辦法,只要證到無我就好了。沒有證到無我之前,你就常常念死無常,就沒有那麼多欲望了。碰到不如意、不順心的時候,就想想:這是我過去自己造的惡業成熟了,所以我要歡喜受報,不要再加新的。用這個辦法,就能夠作到無瞋。 無癡

什麼是無癡呢?就是沒有愚癡。

對什麼沒有愚癡呢?就是對一切的事和理都徹底地 明白,沒有愚癡了。

什麼是事和理?所謂的「事」,就是現象界;所謂的「理」,就是本體界。

對一切因緣所生、無自性的這個,把這個一切有為 法當做真實存在的,這個就是愚癡。你每天面對的境界, 你把它當作是真實存在的,然後生煩惱、造業,愚癡! 因為它是生滅無常的,它只是因緣的展現,或者業力的 展現而已,它是無我的。所以,沒有一個真實的「我」,

### 大乘百法明門論 第三講 善法十一①

碰到真實的事情。「我」,如幻假有;真實的事情,也是因緣所生,一切法都是無我的。可是我們不明白這個道理,才會迷惑顛倒,在一切的現象界上面,當下沒有如實觀照它是生滅無常,自性是空的,沒有作這樣的觀照。

如果有的話,我們就知道這一切是如幻假有的,遠離這一切幻相,我們的真心就現前,這個就是本體界,就是現在講的「理」。這樣本體界就現前了,我們的真心就現前,無為法就現前。所以你在有為法的當下,去觀生滅無常,自性是空的,你就能夠遠離這一切的幻境。當一切的幻境遠離,本來有的那個就現前。

你的真心為什麼不現前?你為什麼不開悟?就是因為你迷惑在這個一切有為法的現象界上面,你把它當作是真實存在的,有我、有法,有我執、有法執,一切都是真實存在的,所以你看不到你的真心。雖然它一直都在,可是它沒有機會顯現,因為你被幻相迷惑住了,把它當作是實有的。所以,一定要等這一切的幻相都遠離了,你的自性才能夠現前。

就是用這個修法,在有為的當下去體證無為,見到你的真心,它一定要等一切的幻化境界都遠離了,你的 自性才能夠現前,這就能夠做到現在講的無癡了。

以上說的無貪、無瞋、無癡,稱為「三善根」。它為什麼稱為善根呢?因為它是一切善法的根本,就好像植物,植物有了根,它才能夠生出枝葉。有了無貪、無瞋、無癡這三善根,才可能生出一切的善法來,所以我們說它是三善根。我們行一切善,如果有三善根的話,你就能夠圓滿成就一切的世間、出世間的善,所以它是一切善法的來源。

為什麼有了這三善根,才能夠出生一切的善法來 呢?你如果做到了無癡,就是明白無我的道理,沒有愚

#### 大乘百法明門論 第三講 善法十一①

癡無明了,你就不會有我執和法執,以為「我」是真實存在,一切法是真實存在的,就是因為無明愚癡的關係。你現在知道一切法本來無我,就能夠破除無明;破除無明,你就不會有我執跟法執;沒有我執跟法執,你就能夠做到無貪,也能夠做到無瞋。

因為沒有「我」,我就不會對三界起任何的貪。就算我今天學佛修行,我也不會貪境界、貪功德、貪證果,都不會貪了。所以先要明白無我的道理,就是先做到無癡,知道無我。沒有「我」的話,就統統很好辦了。沒有我,就不會生貪,也不會瞋了,所以無貪、無瞋、無癡就是三善根。因為這些都做到,你就不會生任何的貪,然後因為沒有我,就不會對一切的苦,生起瞋恚心了。在行善的時候,我也不會火燒功德林。像我們生煩惱,很執著地去行善、累積功德,可是沒辦法作到無瞋,結果一念瞋心起,百萬障門開,障礙全部都現前,所有的功德也毀於一旦,這就是因為有「我」,很執著這個功德,才會生煩惱。所以在行善的時候生煩惱,也都是火燒功德林,也很難成就一切的善法。

所以要先證到無癡,明白無我的道理,然後才不會 生起瞋恚心,我們在行善的時候,才不會火燒功德林。 所以,沒有貪、瞋、癡,才能夠做到行善不執著、不破 壞善法,最後圓滿一切的善法。這就是為什麼我們說無 貪、無瞋、無癡是三善根的理由。

時間的關係,我們今天只能講到這裡,後面還有四個善法,我們明天再繼續說明。

願以此功德,普及於一切,我等與眾生,皆共成佛 道。 大乘百法明門論 第四講 善法十一②

大乘百法明門論 第四講 善法

(輕安、不放逸、行捨、不害)

各位居士大德!阿彌陀佛! 我們繼續看「善法」。

### 輕安

「輕安」。什麼是輕安呢?就是不粗重。是什麼不粗 重呢?就是身心不粗重。

什麼是身的粗重?身的粗重就是指五臟六腑不調和,氣脈不通暢,譬如說我們的五臟生病了,肝不好、心臟有問題、還是腸胃不消化、腎功能不足……等等的,不然就是脖子酸、腰痛,反正身體不是這邊不舒服、就是那邊不舒服,平常是小病不斷,大病偶爾來一下,不然就是這邊塞住了、那邊堵住了,氣脈不通暢,這些都是屬於身體的粗重現象。

什麼是心的粗重呢?心的粗重就是指心中有煩惱,把自己壓得透不過氣來。想一想,我們一年三百六十五天,也沒有幾天是真正開心的,不是煩這個、就是愁那個,一下子煩工作的事、一下子又煩小孩的事,還是找不到屋子的事……,心中總是有很多的憂慮牽掛,這個就是心的粗重。

如果身體五臟六腑調和,氣脈通暢,心中沒有煩惱, 無憂無慮,這個就稱為「輕安」。

所以,所謂的「輕」,就是遠離一切的粗重、昏沉; 「安」,就是身心達到調適、暢悅。

那麼,輕安為什麼是善法呢?因為輕安能夠使修行 人不被粗重、昏沉所障礙,因此才能夠修習一切的善法, 所以它屬於善法。

#### 大乘百法明門論 第四講 善法十一②

它對修行人有什麼重要性呢?如果身體四大不調, 心裡面充滿了煩惱,整天都是昏昏沉沉的,這時候想修 個什麼法門,不管你是念佛、持咒、觀想,還是打坐、 數息、內觀禪,統統都不得力,想要斷惡修善也辦不到, 所以才說輕安對修行人來說,是非常的重要。它等於是 我們能不能成就,一個很重要的關鍵。

我們都有這樣的經驗,當你身體不舒服的時候、心裡面有煩惱的時候,這時候經也讀不下去,拿著經本在眼前,看兩行心就飛了;讀經讀不下去,那就打個坐吧,打個坐就開始打瞌睡,昏沉就來了;觀想吧,也觀不起來,就算觀起來,也模模糊糊的,觀不清楚。這個就是身心粗重的現象,所以你修什麼法門,都很難成就的。

所以我們知道,身心粗重是修行的障礙,它讓我們 沒有辦法修習一切的善法,不管你修什麼法門都一樣。 你身心狀況如果不好的話,它的效果就是出不來。

想斷惡也沒辦法,知道這個不應該做、那個話不應該說、不應該動不好的念頭,可是沒辦法,為什麼?頭腦不清楚,昏昏的,糊裡糊塗就造業了,那個就叫做身心沒有堪能性。「身心沒有堪能性」的意思就是說,你自己作不了主,是你的業力、煩惱、習氣在作主,你明明知道那個不應該,可是就糊裡糊塗把它做了,然後事後才懺悔,可是已經來不及了。為什麼你身心沒有那個堪能性?就是因為沒有得到輕安,心作不了主,所以想斷惡也沒辦法,想修善也沒辦法。修善就是剛才講的,你不管修什麼法門,都是不得力。

如果身心有堪能性,想修什麼法門,很快就能夠契 入。如果身心是在輕安的狀態,心中沒有什麼煩惱,所 以心很清淨,想修什麼法門,很快就能夠契入,想斷惡 修善也作得了主,這樣子的話,不管你修什麼法門,都

# 大乘百法明門論 第四講 善法十一②

很容易成就。因此,輕安對修行真的是很重要,身體要 把它調好,心儘量減少煩惱,保持清淨。

這個輕安,到底是怎麼來的呢?怎麼樣得輕安?輕安既然這麼重要,怎麼樣才能夠得到身心輕安的現象呢?它是修定來的,這就是要修止觀的原因。因為得定,我們的身心就能夠從欲界身轉成色界身,所有欲界身的習氣,就會慢慢地愈來愈淡。飲食、睡眠、男女這些都是欲界身才有的習氣。當你的欲界身轉成色界身的時候,欲界身的這些習氣,它自然就慢慢地遠離,是很自然的,你不用去壓抑,壓抑沒有辦法解決根本問題。壓一段時間,它就爆了,為什麼?因為你的欲界身沒有轉,你的身體還是欲界的身體,欲界的身體就有欲界的欲望,所以你是沒有辦法壓抑的。除非你修禪定,修到轉變成色界身,它自然就沒有欲界身的那些習氣,那些習氣自然就能夠慢慢地斷了。

所以說輕安怎麼來的呢?修定來的。我們要修到什麼程度,才能夠有所謂的身心輕安的現象產生呢?沒有很困難,只要得初禪就好了。初禪、二禪、三禪、四禪是屬於色界,四空定屬於無色界的,所以色界初禪以上,你都能夠得輕安,身心都是一種輕安的狀態。所以最低的門檻,就是你至少要得初禪,因為初禪屬於色界,你才可能轉你這個欲界身為色界身,然後才能夠遠離一切的粗重,才能夠調伏欲界的睡眠、昏沉。

也是因為得了根本定,因此它能夠伏住煩惱,所以你的心才能夠輕安。心輕安,是因為定力把你的煩惱伏住了,雖然那個種子都還在,但是它能夠不現行,是因為你有定力。定力夠,所以煩惱不會起來,你心中就不會常常煩煩惱惱的,憂慮牽掛,總是掛慮了很多的事情在你的心裡面,不會。這就是心輕安,是因為定力伏住

#### 

了煩惱。身輕安,是因為欲界身轉成色界身,所以身就 有輕安的現象。

輕安還是有分不同的種類,一般來說,是把它分成 四個種類,從凡夫的輕安,一直到佛的輕安,它是有程 度的差別。

☐ 1.相似的輕安:這是凡夫的輕安。 ☐ 2.和有漏定相應的輕安:這是得初禪以上的輕安。 ☐ 3.和無漏定相應的輕安:這是阿羅漢證「滅受想定」時的輕安。

- 4.究竟的輕安:這是佛證「金剛喻定」時的輕安。

凡夫的輕安,我們稱為相似的輕安。它不是真正的輕安,因為他還沒有證到初禪,所以它是相似的輕安。每個凡夫都有這種經驗,像很冷很冷的冬天,你去泡個溫泉,泡得舒舒服服的,手腳也不再冰冷了,然後全身氣脈很順暢,泡完起來那一剎那,也是身心輕安。或者是那個作官作了一輩子的,好不容易到了退休年齡,平常忙碌得不得了,在卸任的那一剎那也是,好輕鬆喔!叫做「無官一身輕」,那也是凡夫的一種輕安。還有就是還錢,一身的債務,還還還,還到還完的那一剎那,也是好輕安,那個叫做「無債一身輕」,對不對?這個都是凡夫的輕安。反正是身心暫時沒有粗重煩惱的那個狀態,可是它很快就過去了,因為沒有定力的攝持。但至少當下身心是一種輕安的狀態,因為遠離粗重,心暫時煩惱還沒有生起的那一剎那,是相似的輕安。

因為是凡夫的輕安,所以它沒有辦法遠離煩惱,因 為那個輕安現象一過去,煩惱又回來了。就像我們在新 加坡工作到很煩的時候,趕快去度個假,輕鬆一下,可 是度完假回來,身心馬上又粗重,心中煩惱又回來了。 可是度假的時候,好像也有那個相似的輕安現象,暫時 可以把這邊很煩惱的事情全部都丟在一邊,每天睡到自 然醒,想吃什麼就吃什麼,真的是很愉快的事。

第二種的輕安,就是和有漏定相應的輕安。就是我們剛才講,你得了初禪、二禪、三禪、四禪,它是屬於世間的禪定,所以我們稱為有漏定。有漏,就是跟我執、煩惱相應的,它是有滲漏的。因為四禪八定還在三界當中,所以它是有漏的世間禪定。不管你是得了色界的四禪、還是無色界的四空定,它都是屬於有漏的定,這時候所產生的輕安,就是第二種的輕安。它的輕安是怎麼來的?就是定力暫時伏住煩惱所得的輕安。初禪以上,定力就能夠伏住煩惱,有能力伏住煩惱,所以身心就會呈現一種輕安的狀態。

第三種是和無漏定相應的輕安,這個就是證果的阿羅漢。像阿羅漢證到滅受想定的時候,這時候的輕安,是因為他已經止息了一切受心所、想心所之後,所得的輕安,這個是跟無漏定相應。無漏,就是他已經沒有滲漏,阿羅漢已經斷了我執,所以是屬於無漏的。阿羅漢得的定,是無漏的定,因為他已經斷我執,暫時伏住煩惱,這時候的輕安是止息一切的受、想,所得的輕安。

第四種的輕安,是究竟的輕安,這是成佛時所證的。 成佛時所證的定,叫做金剛喻定。就是你在成佛的前一 剎那,你入金剛喻定,這時候一切粗細煩惱障、所知障 的種子,完全清淨了之後,第二剎那成佛。所以成佛之 前都會入一個定,叫做金剛喻定。入這個定之後,不管 是煩惱障、還是所知障的種子,粗的、細的都完全的清 淨,就是因為在這個定當中,定慧是最強的,所以它可 以清淨一切種子。這時候所現的輕安,就是究竟的輕安。

所以,輕安對修行非常重要,除非得了身心輕安, 我們才有堪能性,想修什麼法門都很容易成就。同時也 相對的說明了禪定的重要性,我們身心的粗重是要靠禪 定來慢慢地調。

### 不放逸

什麼是「不放逸」呢?就是不放縱、散逸自己的心。 所以「放」,就是放縱;「逸」,就是散逸。

像我們平常為什麼會造業?為什麼會破戒?都是因為放逸來的。我們曾經也介紹過為什麼會破戒的四個理由,其中有一個就是放逸。只要你身心一放逸,就很容易造業、很容易破戒,因為你的身心完全地放縱、散逸,就是整個都散出去,收不回來的那種狀態,完全地放縱自己,一點都沒有收攝身心的力量。因此也是沒有辦法防止任何的惡行不發生,你想修一切的善,也是很困難。

可是,我們眾生又偏偏比較喜歡放逸,為什麼?放逸的感覺很舒服,因為你不用再約束自己的身心了,就覺得好像沒有什麼綁手綁腳的,你會覺得一點約束都沒有,是很舒服的一種狀態。可是,它就會讓我們容易造下種種的錯誤,做了不該做的事,說了不該說的話,還有起心動念,因為你胡思亂想,天馬行空,身心已經都放逸得收不回來了,所以這個時候就很容易一個不小心,而造下種種的罪行。

我們看有一些人,他一要修什麼法門,他就開始身心很緊張,就是因為他平常放鬆慣了,現在一下要收攝你的身心,他就變得身心很緊繃,坐在那邊,身體都僵掉了,意念也守得太緊。很多師兄都有這樣的經驗,平常都還好,可是一打坐,就覺得全身一下子就痠痛起來,然後胸悶,呼吸也不順暢了,這個都是因為身心太緊繃的關係。這是因為平常已經習慣放逸的狀態,現在突然要收攝身心,就會變得很緊張。

如果跟他說:「那你就身心放鬆吧!」一放鬆又完了,他就變成放逸,放鬆馬上變成放逸,他沒有辦法放

大乘百法明門論 第四講 善法十一②

鬆,然後又不放逸,這個就是要有很高的定慧力,他才做得到。不然就是一放鬆,又不知道散到哪裡去,一發不可收拾,又變成是業力、習氣、煩惱在作主,身心都作不了主,然後念念都是貪瞋癡。所以這個時候想防止惡行,不讓它生起,做不到;想修習善法,讓它不斷地增長,也做不到,都是做錯了事以後才說:「我也不想這樣呀!」可是一切都來不及了,這個就是放逸的結果。

如果能夠做到不放逸的話,就能夠隨時防止惡法不讓它生起;也能夠隨時修習善法,使它增長。這樣子隨時在防惡修善,就是什麼?就是我們昨天講的「精進」! 很努力地止息一切的惡,很努力地修善,就叫做精進。所以不放逸的意思,其實就是精進的表現。只要你不放逸,你就一定能夠精進地止惡修善。不能止惡修善,就是放逸來的,做不到不放逸。放逸之後,就沒有辦法止惡修善。所以除非收攝我們的身心,高度的警覺,不讓它放逸,這個時候才能夠做到止惡修善,這就是精進的表現,同時也能夠做到無貪、無瞋、無癡這三個善根。

所以什麼叫做不放逸?就是精進在無貪、無瞋、無 癡三善根上面,這個就叫不放逸。你只要離開了無貪、 無瞋、無癡,跟貪、瞋、癡相應,這個就叫做放逸。所 以你一離開不放逸,就一定是放逸,就一定是跟貪、瞋、 癡相應。所以,怎麼樣精進作到無貪、無瞋、無癡,就 是作到不放逸。所以作到不放逸,就一定能夠精進,就 是能夠止惡修善,然後安住在無貪、無瞋、無癡上面, 就是念念都是無貪、無瞋、無癡。這就是因為你身心沒 有放逸,才能夠念念都安住在無貪、無瞋、無癡這三善 根上面,所以你要止息一切的惡、修一切的善才有可能, 所以不放逸也非常的重要。

能夠隨時精進在三善根上面,當然就很快能夠成就

圓滿一切世間還有出世間的善法。所以你想要圓滿一切 的善法,也是從不放逸來的,就是精進在三善根上面, 就能夠圓滿成就一切的法,不管是世間、還是出世間。 因為你不犯錯、不破戒,你就能夠圓滿世間的一切善法; 進一步修行、精進,就能夠成就出世間的善法,不管你 修什麼法門,也是很快就成就了。

### 行捨

什麼是「行捨」呢?就是平等、正直、無功用住。 平等,就是心沒有高下。沒有高下,才平等;有高下,就不平等。譬如說:如果我們的心一散亂、掉舉, 心就不平等了。所以只要我們一散亂、掉舉,心就不平等。

什麼是「正直」呢?就是心方正、質取,所以只要 我們的心一有邪念、分別,就不正直了。

這個平等、正直的心是怎麼來的呢?是從不放逸來 的。只要你的心能夠精進在無貪、無瞋、無癡上面,就 是念念都在無貪瞋癡上面,這樣子精進用功,才能夠得 行捨,你的心才能夠平等、正直。

平等,是因為你精進在無貪、無瞋、無癡上面,所以你的心不可能散亂、也不可能掉舉,所以你的心就平等。而且你的心當下一定是正直的,沒有任何的邪念、分別,因為跟無貪、無瞋、無癡相應,所以你就不可能有不好的念頭,也不會有妄想、分別、執著的心。這個就是正直的心,是從不放逸來的。

所以,我們的心如果能夠隨時精進在三善根上面,時間一久,就不會再受到掉舉、散亂的影響,這個時候的心就沒有高下,就是平等;心遠離邪念、分別,就是正直;等到功夫純熟,你不用再提念,心也能夠任運安住在寂靜當中,這個時候就叫做「無功用住」。

### 

無功用,就是你不用再加任何的用功了,你不用再提念,你自然就能夠安住在平等、正直、寂靜這樣的一個狀態。任運的意思,就是說你不用再特別用功,或者是告訴自己說:「我現在要怎麼樣」,那個都是要提念。現在不用,因為你功夫已經很純熟了,你念念都是無貪、無瞋、無癡,那當然你的心一定平等,也一定是正直,沒有邪念、分別。所以功夫純熟的話,你就能夠很寂靜安住在平等、正直這樣的狀態當中,我們就叫做「行捨」。所以它也是精進在三善根,不放逸所得的結果。

所謂的行捨,就是心平等、正直、無功用住。怎麼 做到的呢?就是精進在三善根之後,所達到的結果。

所謂的「行」、「捨」。捨,就是棄捨,我們說放下。這個「行」,就是行蘊。行蘊有很多內容,從我們內在的身心、到外在的世界,它都是生滅、無常變化的,這就是行蘊的作用。現在把一切行蘊的作用都棄捨了,什麼意思呢?就是你的內在的身心,以至於外在的世界,你全部都捨下了,也就是所謂的萬緣放下。

像念佛的人說:「你現在就萬緣放下,提起一句佛 號」,就是這個意思。萬緣放下,多難!現在我們知道有 多難!萬緣放下就是現在講行捨的現象,就是你的心是 在平等、正直、無功用住,寂靜安住在這樣的一個狀態, 佛號很自然的現起,這樣很快就得念佛三昧,對不對? 所以精進在三善根有多重要!不放逸有多重要!這個行 捨有多重要!對我們修行來講,這些都是屬於善法。

其實我們眾生本來都有這些善法,本自具足,我們 的真心是純善的、是至善的,所以不管你是十一種、還 是一百一十種、一千一百種,都沒有問題,我們真心裡 面都有的。只是我們現在把善法大致歸納十一種,其實 它也是無量無邊的,可是無量無邊的善,也沒有離開我

# 大乘百法明門論 第四講 善法十一②

們清淨的自性心,對不對?所以不管你是念佛、還是打坐,還是修什麼法門,修到你的清淨心現前,你的真心現前,其實這些善法本來都有,這樣比較快。不然會覺得不曉得要修到什麼時候,你只要恢復清淨心就有了,因為它一直都在。

所以現在講的這個行捨,就是棄捨行蘊,就是一切 的身心世界全部都放下了,就是萬緣都放下了。這是第 一個「捨」的解釋。

也可以說你是捨掉了一切身心粗重、掉舉,這些得定的障礙。因為你已經捨掉你身心粗重,就是剛才講的輕安,你身心已經得輕安了,然後也遠離了種種的散亂、掉舉,因為這些都是我們得定的障礙。我們為什麼不能得定?就是散亂、昏沉、掉舉。現在這個捨,就是說你已經捨棄了這些障礙定的昏沉、掉舉、散亂的現象,因此你的心就能夠寂靜安住,這個時候就叫做行捨。這是第二個「捨」的解釋。

第三個「捨」的意思,就是得四禪的時候,我們叫做「捨念清淨」。現在所謂的寂靜安住,就是四禪的捨念清淨現前了,也可以說是一種行捨的狀態。

會不會很難?還好啦!這個功夫當然不是一開始馬上就可以心平等、正直、無功用住,沒有辦法一、二、 三就馬上證到這樣的境界。

所以,第一步怎麼辦?就是精進在三善根上面用功。平常觀察自己,我的貪又起來了,就趕快懺悔囉,讓心跟無貪相應,貪一起來,你發現,它其實就消失了,你就安住。等一下想起哪個人對不起我,那個瞋心又起來,懺悔!我還有瞋恚的種子沒有清淨,所以我才會生氣、才會恨他,趕快把無瞋找回來,然後再寂靜安住在那個無瞋的狀態。等一下無明又起來了,愚癡又回來了,

那就懺悔,我還沒有見空性,我還沒有證到一切法無我, 所以還有愚癡、無明的現象,趕快把「一切法無我」思惟一遍,一切有為法因緣所生,無自性空,空就是無我。 所以只要明白一切有為法它是因緣生滅的,它的自性是空的、是無我的,當下就沒有愚癡了。因為這就是無癡的現象,就是明白無我的道理,明白一切法自性空的道理。你這樣思惟一遍,當下就是無癡的狀態。

所以常常這樣的薰習,讓自己的心儘量精進在無 貪、無瞋、無癡上面,這樣用功用功久了之後,這是第 一個階段,就是不放逸,你的身心先把它收攝回來,你 才可以精進在無貪、無瞋、無癡上面。

這樣一段時間之後,當然心就可以平等、正直了, 對不對?因為你的心慢慢地能夠精進在三善根上面,它 自然就不會受到散亂、掉舉的影響,心就沒有高下,心 沒有高下就是平等;也沒有邪念、分別,就正直了,對 不對?所以第二個階段,就可以讓我們的心保持在平 等、正直這樣的一個狀態。

等功夫純熟了,就可以任運。我們這時候就不用再 提醒自己:「我要無貪、無瞋、無癡」,不用,因為你念 念都是無貪、無瞋、無癡,因為功夫純熟了。你每天都 是精進這樣子來練習,所以功夫純熟了之後,你就能夠 寂靜安住在平等、正直、無功用住,這時候就作到行捨 了。所以它可以這樣一步一步的練習。到最後,你平常 的行、住、坐、臥,都是任運安住在寂靜當中,這就是 行捨的境界。

## 不害

最後一個,「不害」。不害,就是不傷害。不傷害什麼?不傷害自己,也不傷害別人,對一切的有情都不起傷害的念頭了,沒有傷害眾生的心了,這個就是不害。

這個不害的心它是怎麼來的呢?我生氣的時候,有沒有不害?我巴不得他……就不用講出來了,咒他都來不及,我怎麼可能對他有「不害」的念頭呢?我就希望他一切都不如意、不順心,對不對?最好是窮困潦倒。所以我們瞋恚心起來的時候,是不可能做到不害的。所以,不害是從哪裡來的?它是從無瞋來的。你沒有瞋恚心,你才可能不會生起傷害眾生的念頭。你在瞋恚的時候,你念念都是怎麼樣去傷害別人的念頭,對不對?只是看你有沒有去做,還是想完就算了,懺悔一下就算了。如果你當下沒有高度的警覺心,就會一直恨、一直恨,然後一直想怎麼去報復他、去整他。所以不害怎麼來的?就一定是無瞋的狀態,你才可能有不害。

所以要先做到無瞋,才可能不傷害一切眾生;不傷害一切眾生,你才可能生起對眾生的悲愍心。所以我們現在就知道,你的悲心從哪裡來的?從不害來的。不害從哪裡來的?從無瞋來的。所以你的悲心從哪裡來?就從無瞋來的。

有一句話不是說「瞋心障慈,害障悲」?瞋心障慈, 我們慈心為什麼不能生起來?就是因為瞋心。「害障 悲」,害心障礙悲心沒有辦法生起,我們現在就知道,這 句話實在是太有道理了!因為當你有傷害眾生的念頭的 時候,你不會對他起大悲心的,他有苦,你高興都來不 及,怎麼會想說幫他拔苦呢?悲,就是拔苦,叫做悲心。 所以有害心,就不可能有悲心,現在我們就知道原因了。

這個不害是從無瞋來的,無瞋跟不害有什麼差別呢?既然不害是從無瞋來的,那就講無瞋就好了,幹嘛 還講個不害呢?它們是有差別的,所以還是要分兩個來 說。

無瞋,是對會斷眾生命的瞋來說的。因為當我們瞋

# 大乘百法明門論 第四講 善法十一②

心起來的時候,可能就會想要把他殺掉、把他除掉,所 以瞋心起來的時候,有可能會很衝動地把對方的命結束 掉,斷眾生命,這是瞋。無瞋是相對瞋來說的,瞋會斷 眾生的命。

可是我們現在講的「害」,它不會,它只是傷害眾生, 但是不會要眾生的命,這是它們的差別。所以不害,它 是對傷害眾生的那個「害」來說的。因為當害心生起的 時候,只會傷害眾生而已,不會斷命。這個就是不害跟 瞋它們的第一個差別,一個會斷眾生命的瞋,一個是會 傷害眾生的害。

另外一個原因,是要顯示慈心和悲心的差別。就是 我們剛才講的「瞋心障慈,害障悲」,慈跟悲是不一樣的。 慈是給眾生快樂,悲是拔眾生的苦,一個是無瞋來的, 一個是不害來的。因為慈悲心在大乘菩薩道來說,在利 益眾生的立場來說,是非常的重要,所以我們有必要把 慈心跟悲心分開來說明。因此,我們要分別無瞋跟不害, 就是為了要說明慈心跟悲心的差別,慈悲心對大乘來說 又是非常重要的,所以有必要去把它分辨清楚。

以上就說明了十一種善法。

我們現在要把它作一個結論,就是為什麼這十一個 是屬於善法呢?這些善法,又為什麼對我們修行人這麼 重要呢?

因為有了這些善法,從信心一直到不害,如果我們都已經具備的話,就能夠對治一切的煩惱;對治一切的煩惱,才能夠成就圓滿一切的善法,不論是世間、還是出世間的善法。我們修行的目的,不就是要成就嗎?那你怎麼成就?就是除非你具足這些善法;具足這些善法,你自然就能夠對治一切的煩惱;一切的煩惱被對治之後,你才可能從止惡開始,然後修善,一直到圓滿一

# 大乘百法明門論 第四講 善法十一②

切的善,這都是靠十一種善法才能夠成就的,所以它對我們修行人來說非常的重要。

它是如何對治一切煩惱呢?

信,就是對治不信。當你有信心的時候,你的心就 是清淨的;不信、懷疑一起來,你的心馬上就受到污染 了。所以,信是對治不信的煩惱來的。能夠對治不信, 你才會好樂修習一切的善,同時也能夠恢復我們清淨的 自性,所以說它和我們開悟有關,想趕快開悟,就是修 信心。

精進,能夠對治懈怠。不懈怠我們才可能勇猛精進 地去斷除一切的惡,還有修習一切的善,讓我們的善法 不斷不斷地增進,一直到圓滿為止,所以精進能夠對治 懈怠。因為懈怠一起的話,你就不會忙著要去止一切的 惡、修一切的善,所以精進也是很重要的。

慚,能夠對治無慚。對治無慚之後,我們才可能對 自己有羞恥心,然後止息一切的惡行,進一步去圓滿一 切的善行。

愧心也是同樣的,它能夠對治無愧。對治無愧之後, 我們才會害怕被別人指責、批評、討厭,為了不要讓這 種事情發生,我們才會儘量的來止息一切的惡行,進一 步去成就圓滿一切的善行。

所以慚和愧,就是我們能不能很快速斷惡最主要的 關鍵,就是靠慚愧心。一個有慚愧心的人,他很快就能 夠止息一切的惡行。

無貪,能夠對治貪。對治貪之後,我們才能不執著, 尤其是對行善不執著。

無瞋,可以對治瞋。對治瞋之後,我們才能夠真正的累積功德、善業,因為不會再火燒功德林。

無癡,就是對治癡。對治愚癡之後,我們才能夠早

大乘百法明門論 第四講 善法十一②

日見到空性,開發無我的智慧。

如果能夠早一點證到無我的話,就能夠早一點做到 無癡;無貪,就能對行善不執著;無瞋,就能不破壞善 行,這樣就能夠用不執著的心,很快速地來累積福德、 智慧資糧,開悟成佛,所以它稱為三善根。所以貪、瞋、 癡,就要靠無貪、無瞋、無癡來對治。

輕安,可以對治昏沉。對治昏沉,身心才有堪能性, 想要修什麼法門,才能夠很快契入,想要斷惡修善,也 能夠作得到。自己能夠作得了主,就是身心要達到輕安。 所以身心達到輕安,就能夠對治昏沉,身心有堪能性, 去修習一切的善,成就一切的善。

不放逸,能夠對治放逸。對治放逸之後,才能夠很快速地防惡修善,進一步去成就圓滿一切的善。

行捨,能夠對治掉舉。剛才說心能夠寂靜安住,所 以你就不再會有散亂、掉舉的現象,所以行捨能夠對治 掉舉。對治掉舉之後,心才能夠寂靜安住,行、住、坐、 臥都是在定中,就是寂靜安住,就是行捨的狀態。

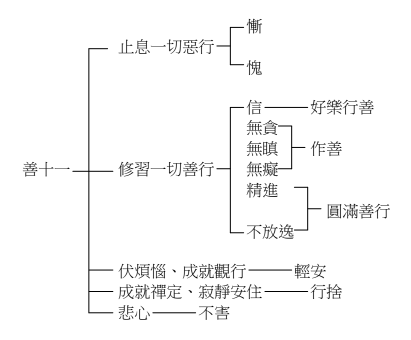
不害,能夠對治害。對治害之後,才能夠生起悲心。 我們看這個表。

總而言之,想止息一切的惡行,要靠慚、愧。想要 修習一切的善行,就要具備其他六個善法,就是要靠信 心、無貪、無瞋、無癡、還有精進、不放逸

它們之間又有差別,你想要好樂行善,要靠信心, 因為你相信這樣做是好的,你才會去做,所以那個好樂 學佛修行的心,就是要靠信,因為你不信的話,你就不 會做,然後也修不好。作善,要靠無貪、無瞋、無癡。 想圓滿一切的善行,要靠精進、還有不放逸。不放逸, 就是精進在三善根上面,這樣才能夠圓滿一切的善行。

想伏煩惱、成就觀行,要靠輕安;想成就禪定,寂

靜安住,要靠行捨;想具足悲心,要靠無害。



有了這十一種善法,一切的惡法、一切的煩惱,你不用斷,它自然就除掉了,因為它能夠有所對治的關係。它能夠對治一切的惡法、對治一切的煩惱,就用這十一種善法來對治不善。而且我們清淨的自性當中,是本來就沒有惡的,它是純善的、是至善的,所以它也不含惡法。如果我們能夠修到清淨心,讓我們清淨的自性現前的話,自然就具足這十一種善法,自然斷一切的惡,它是很自然就斷,你不用特別去斷。因為我們清淨的自性當中,本來就沒有這一切的惡法,這一切的煩惱自然就能夠遠離。

這樣就把十一種善法介紹完了。

我們迴向:願以此功德,普及於一切,我等與眾生, 皆共成佛道。

大乘百法明門論 第五講 根本煩惱 (貪、瞋、癡、慢、疑)

各位居士大德!阿彌陀佛!

我們現在要介紹「心所有法」的第四類。心所有法 的第四類,是六種「根本煩惱」。

哪六種根本煩惱呢?就是貪、瞋、癡、慢、疑、惡 見(就是不正見)。為什麼稱這六種為「根本煩惱」呢? 因為這六種是一切煩惱的根本,有了這六個根本煩惱, 所有的煩惱都跟著生出來了,所以就稱為「根本煩惱」。

根本煩惱,第一個是「貪」。什麼是貪呢?就是對三 界之內所有美好的事情都深深地染著。三界,不論是欲 界、色界、還是無色界,凡是會引發我們貪愛的東西都 耽著難捨。

這個「耽著難捨」是什麼意思呢?就是耽染其中, 愛著得無法自拔。就是說它有一股力量,這股擋不住的 力量,就是我們常常聽到說:「我願意為你犧牲性命,就 算是下地獄也心甘情願!」明明知道接下來就是無量無 邊的苦果等在後面,但就是心甘情願,那股力量就叫做 貪愛。所以就算是捨棄生命、儘管會墮三惡道、明明知 道會帶來更多的苦果,但是也在所不惜,那個就是貪愛 種子的力量,貪愛業力、習氣種子的力量。

這個貪愛其實是輪迴的根本,我們為什麼會不斷地輪迴,一直沒有辦法跳出三界最主要的原因,就是因為

#### 大乘百法明門論 第五講 根本煩惱①

貪愛這個根本煩惱。就是這一念的貪,讓我們不斷地輪迴。我們這一世活著,不管你可以活多久,死亡是遲早會到來的,等到死了以後,為什麼會形成中陰身?就是因為我們活著的時候,很貪著我們這個身體,到死亡的時候,四大分散,可是我們已經習慣執著有一個色身,就是這一念貪愛這個身見,貪愛這個色身,才會形成中陰身,所以中陰身是貪愛來的。因為活著的時候,百般的照顧它,所以即使死亡之後,還是要緊抓住一個色身不放,因此就形成了中陰身。

為什麼會去投胎?還是貪愛來的。形成中陰身之後,那個貪著的力量比生前還要強上千萬倍,就是那個欲望,貪愛習氣的力量,尤其是那個婬欲之心,比你活著的時候還要強,就是那一念的貪,讓你去投胎的。它就像一股很強大的吸引力,吸引到那個有緣的對象,然後就入胎了。

一旦入胎之後,就有了下一期的生命,又有了這個 色身,然後就繼續地貪愛執著這個色身;死了之後形成 中陰身,中陰身再去入胎,然後又繼續執著這個色身, 輪迴就是這樣形成的。

所以我們就知道,輪迴的根本是貪愛,是這一念的 貪愛,讓我們沒辦法脫離輪迴。

你說學佛修行,是不是貪愛就少一點呢?那也很難講,你是不是在修貪呢?也很難說。你有因為學佛修行,貪愛一天一天在減少嗎?還是說你的貪愛只是改變了對象,從執著世間法,改變對象,變成執著佛法,貪愛的本質有改變嗎?它有在減少嗎?這個也很值得我們來好好地省思一番。你有因為學佛修行,貪愛在減少嗎?還是你在修貪,你自己不知道呢?

即使是今天學佛修行,也是因為貪愛這個根本煩惱

使我們沒辦法得定、沒辦法證果、沒辦法開悟、沒辦法成佛。為什麼貪愛沒辦法得定呢?只要你心中還有不斷湧出來的那個欲望,就沒辦法得定。它在什麼時候出來得最旺盛?就是在打坐的時候、修定的時候,因為平常你身心就很混亂,你也沒有感覺到它的存在。可是當你靜坐下來,那個不斷不斷冒出來的那個我要、我要、我要,那個就是貪愛的種子在生起現行了。平常忙亂的時候沒有辦法觀察它的存在,可是當你身心寧靜下來,貪愛的種子就不斷不斷地生起現行。你所有起心動念,想的都是等一下要幹什麼、明天要幹什麼、我人生的計畫是什麼、我要買這個、我要求那個……,那個就是貪愛啊!所以貪愛讓我們沒有辦法得定,不管你要的是五欲六塵的享受、還是名聞利養的追求、還是身心種種的覺受,都是貪。

所以貪使我們的心散亂、掉舉,障礙我們得定。貪欲心愈強的,散亂、掉舉的心愈強,就愈難得定,因為那個種子一直冒出來,就是起心動念一直在打妄想、一直在打妄想。你去分析所有妄想的內容,是哪些內容呢?都離不開貪。你說我新仇舊恨湧上心頭,那也是貪來的呀!因為貪不到,所以仇恨心就生起來,是因為貪不到,所以瞋還是貪來的。想到誰對不起我、哪件事情過不去、什麼門檻跨不過去、或者是想要報復、生起損害的心,那個也都是貪愛來的。我們分析所有的情緒到最後,總納歸結一個,就是貪。所以它是輪迴的根本,也是障礙我們沒有辦法得定、沒有辦法成就、沒有辦法證果最主要的原因,就是這個貪愛。

三界的貪,不管是欲界、色界、還是無色界,只要 心生染著,耽著在其中、樂此不疲的,那個就是貪愛。 可是欲界的貪、跟色界的貪、跟無色界的貪,它又有一

#### 大乘百法明門論 第五講 根本煩惱①

些差別。欲界的貪,我們是欲界的眾生,就不外男女、飲食、睡眠,最主要的嘛,五欲六塵,就是耽著在這個世間種種的欲望當中,這是屬於欲界的貪。欲界的貪比較偏重在物質方面,所以對那個物欲比較強的,都是屬於欲界的貪愛。譬如喜歡收集寶貝、喜歡收集古董字畫等等,只要是世間所謂很珍貴的、很珍奇的一些寶物,喜歡收集,然後耽著難捨,寧願丟掉性命也要守護這些東西的,都是屬於欲界的貪比較重。

有些人,他可以做到清心寡欲、淡泊名利,他說世間的這些欲望我都可以放下了,可是我放不下的是對靈性的追求。所以他每天可以過著粗茶淡飯的生活,這一切的努力,只是希望得到心靈的平靜、安詳、清淨。他是走清淨路線的,這個就是屬於色界的貪。他對欲界的貪已經可以慢慢地放下了,可是他追求的是精神上的一種寧靜祥和、還有清淨,所以那個好清淨的還是貪,只是他偏在色界的貪。他對男女、飲食、睡眠已經沒有那麼貪著了,每天可以過著很簡單、沒有物欲的,就是少欲知足的生活,那他為什麼要這樣做?就是希望能夠得到心靈的平靜,所以他也沒有離開貪欲。

這個是屬於色界的貪,就是精神已經昇華到對靈性的追求,但他還是有所追求,我「要」追求寧靜、清淨的生活,這還是貪啊!所以只要有所求,有求皆苦,求不到就苦了。當他沒有辦法達到這樣的一個目標的時候,他也是很苦啊!。

那你說不求就對了嗎?沒錯!就看破、放下,所有 都放下,萬緣放下,心裡無所求,一念不生就全體現了 嘛!對不對?因為我們的自性本來清淨,你現在求一個 清淨就錯了嘛!因為它本來清淨,不用求啊!你只要都 放下,那個清淨的自性就現前,所以它不是求來的,你

有所求就錯了。「求」就是一種貪愛的欲望,就錯了。所以我們說他沒有辦法出三界的原因,就是他還是有所求。

剛才講的,有的人他都可以放下了,什麼男女、飲食、睡眠,也可以不求靈性的生活,也可以過著隨緣的生活,但是有一關過不了,就是情關過不了。對於那個情的執著,他沒有辦法放下,不管是親情、友情、還是愛情,就是對那個情的執著非常罪嚴重的,可是他可以拋下物質的享受、或者靈性的追求都可以,但是講到情字的時候,他這一關就老是過不去,這就是屬於無色界的貪。無色界的貪愛,就是情。

所以,無論欲界的欲,色界的愛,還是無色界的情,都是屬於根本煩惱——貪,它都是讓我們輪迴真正的原因,就是情、愛、欲。三界的貪,分別以情、愛、欲來說明,只要你還有情、愛、欲,就是三界的貪,就別想跳出輪迴,因為它是輪迴的根本。

可是我們現在學佛修行,很想跳出三界外,那怎麼樣跳出輪迴,從三界當中解脫呢?現在既然知道貪愛是輪迴的根本,那很簡單,斷除貪愛就可以解脫輪迴,就可以跳出三界了。那要怎麼斷除貪愛呢?這個才是重點,對不對?你可以修空觀,就是那個智慧比較高的,你可以修空觀,在空性裡面,這些都不是真實存在的;你也可以修不淨觀,也可以修布施,練習捨、放下,都可以。

空觀怎麼修呢?就找一個你最貪愛的對象來練習。 有一個貪愛的心,還有一個所貪的對象、所貪的境界, 有能所。我那個念念貪愛的心、還有念念難捨所貪愛的 境,然後你就問自己:你那個念念貪愛的心,是真實存 在的心?那個玩股票、玩馬票的師兄,你好好地念一念, 你玩股票,它跌了,你晚上失眠睡不著的時候,你問問 自己:念念念股票的心,是真實存在的嗎?那個每天想中馬票的,你問自己:念念念馬票的心,是真實存在的嗎?然後你就觀,你會發覺那個念股票、念馬票的心是生滅的,你念,然後它就消失了,你等一下又念一下,它又消失了。雖然你茶裡也是它、飯裡也是它,二六時中,畫三時、日三時都沒有離開念馬票、股票的心,但是你去觀你那個能念的心,其實它是生滅的,對不對?

我現在念希望股票明天漲,漲多少點啊?這一念就過去了,我等一下再念,希望它明天破多少點,這一念又過去了,所以你觀察那個能念的心,發覺它前念滅、後念生,它是生滅無常的,只要是生滅無常的,它是不是真實存在?不是真實存在的。所以儘管你念念都在念你那個貪著的對象,可是那個能貪愛的心,它不是真實存在的,這是「能」。

然後還有一個所貪的境界,對不對?所以你再觀察,你所念的股票是真實存在的嗎?你想中的那個馬票,它是真實存在的嗎?股票一下漲、一下跌,它如果真實存在的,它應該永恆不變,永遠就是那樣,可是它一下漲、一下跌,就說明什麼?它是生滅無常的,只要是生滅無常,就不是真實存在的,那你念它幹嘛?念到失眠幹嘛?

所以就是這樣觀察,能貪愛的心、和所貪愛的境, 都不是真實存在的,都不可得,因為它是生滅無常的, 只要是因緣所生,都是虛妄、不真實的。

我們為什麼會生起貪愛?就是把它當作是真實存在的,忘記它是因緣所生、空無自性的,你才會生起貪愛。 所以你貪愛的當下,是把它執著成真實存在的,可是你 現在藉由分析,你用智慧去觀察,發覺你能貪愛的心、 還有所貪愛的對象,都不是實有的,這樣是不是就可以

放下你心中的貪愛?既然能貪的、所貪的都不可得,都 是因緣所生,都是生滅無常的,經常這樣練習,貪愛就 能夠斷除,就是貪愛不可得。

當你執著的時候,貪愛生起的時候,不管你貪愛什麼對象,你就這樣觀,能貪的心、跟所貪的境,都是因緣所生,空無自性,了不可得,貪愛就放下了,假的,你貪什麼?對不對?這是空觀的練習,你可以這樣修,這樣很快就見到空性的智慧。生滅、無常,接下來就是無我,你就可以證到無我,證到無我就解脫了,很快!所以股票跌得越慘,搞不好悟得更快,所以玩一下也沒有關係啦,對不對?有助於開悟。

這個是對那個貪愛特別強的,不管你對什麼都貪的,你就可以用空觀。因為不管你貪愛什麼,你就用空來對治,就可以把那個貪愛觀破了,這個是對貪愛特別強烈的,不管什麼,他看到都貪的這樣的一個根器的,可以用這個空觀來對治。

有些人他是特別貪愛自己的色身、或者特別貪愛他 所貪愛的那個人的色身,所以不管是對自己的色身、還 是對別人的色身特別貪愛的,就修不淨觀。

我們前面講過不淨觀怎麼修,它就是對治對色身的 貪愛,效果特別快速。只要觀你最貪愛的人、還是最貪 愛的自己死亡了以後那個所有的變化,九想觀,你就貪 愛不起來了嘛,是不是?因為它是充滿各種不淨的、是 臭穢不堪的,你就貪愛不起來了。把你貪愛的對象引發 厭惡之後,你那個貪愛的種子在你每次引發厭惡的同 時,就慢慢地摧破那個貪愛的種子,你生起一次厭惡感, 就摧破一次貪愛種子的力量,你不斷不斷地這樣練習, 那個貪愛的種子力量愈來愈薄弱,終於可以克服貪愛, 所以不淨觀也是一個很好對治的法門。

# 大乘百法明門論 第五講根本煩惱①

對於那個身外之財特別愛著的,剛才講喜歡收集寶 貝的,那個就修布施來對治。把你最珍愛的東西拿去供 養、布施給大眾,慢慢地練習把自己愛著的東西布施出 去,這樣練習捨、放下,自然也能夠去除貪愛,從身外 之物開始練習。

我們講「布施波羅蜜」已經講過,它是可以一步一步慢慢地練習捨、放下,身外之財比較容易,因為還沒有要你的命。菩薩行菩薩道,他是頭、目、腦、髓都可以布施,眾生要你身上的任何東西,你可以馬上就布施出去。那是菩薩已經圓滿布施波羅蜜,他就沒有什麼不能夠捨的,即使要他的性命,也可以布施給眾生。所以布施也是一個很好的辦法,來對治我們的貪愛。

另外,也可以多多地來思惟貪愛的過患。我們以為滿足貪,我的生命就很豐富,生活就充滿各種欲求,可以滿足我各種的欲求,以為這個才是很好的生活品質,可是並不是這樣。

我們剛才說貪愛是輪迴的根本,所以貪愛只會讓我們不斷不斷地輪迴。除了這個之外,它還會障礙我們善根的生起。我們說無貪、無瞋、無癡是三善根,這個是想要解脫的阿羅漢,他只要證到無貪、無瞋、無癡三善根,他就可以解脫輪迴。可是我們貪愛的話,就等於障礙我們無貪的善根沒有辦法生起,就是永遠沒有辦法做到捨、放下,這一世你不管怎麼修,什麼再殊勝的法門,你都是不可能成就的,因為你是在修一個貪字而已。

如果你在修行的過程,只是在增長你的貪,不管你是貪法門、貪道場、還是師父、還是貪法寶,都一樣,都沒有離開貪愛,只是改變了貪愛的對象而已,但是貪愛的本質沒有改變,所以你是不可能有任何成就的。

如果要簡單歸納你修行的目標是什麼?就是放下。

所以等到你修到萬緣放下,什麼是萬緣?就是身心、世 界都能夠放下了,身心、還有外在的世界,內外全部都 能夠捨、放下了,最後連「我要放下」的這一念也放下, 就能所雙亡,自性就現前了,那就能夠開悟,懂嗎?

因為在清淨的自性裡面,是本來沒有一切身心世界的。我們知道身心世界是八識的變現,那八識怎麼來?一念無明妄動來。真心是離一切相、離一切念的,可是你偏偏要起心動念,打個妄想,一念妄動,你的真心就變成了八識,八識再變現出身心世界。然後你不明白身心世界是你八識的變現,是一念無明來的產物。然後它變現出身心之後,你再執著身心世界,不斷地起分別、執著,六道、十法界就這樣形成了。

我們現在練習放下的一種修法,就是全部都放下,如果你能夠明白它是八識的變現,那更快。所以理要透的話,功夫可以很快就提升。你明白一切身心世界都是八識的變現,就回歸到八識了。知道真心離念,八識是一念妄動來的,真心是無念的,這個八識就回歸到真心了。這樣明白嗎?你就回歸自性了,就是這麼快!反妄歸真的過程就是這樣子。

所以為什麼要修布施?就是練習捨、放下,你到放無所放,連放下那個念頭都沒有的時候,你就能夠回歸到真心。所以我們說這個時候自性就能現前,因為在清淨的自性當中,本來是沒有這些的,因為真心離一切相。所有的身心世界,這一切的相在真心裡面是本來沒有的,是八識所變現出來的,這樣應該很快就可以見性了。

但是如果不明白這個道理,我們就會一味貪愛,這 樣貪愛的結果,只會生出更多的苦果,不斷不斷輪迴, 只有不斷不斷地受苦而已。所以我們如果能夠斷除貪 愛,就等於直接能夠斷除輪迴。明白輪迴的真相,再超

#### 大乘百法明門論 第五講 根本煩惱①

越這個輪迴,就是從六道到四聖法界,明白四聖法界也是這一念的貪愛來的,也是八識的變現。十法界它用的都是八識、五十一個心所,懂嗎?只有回歸到一真法界的時候才捨識用根,它就不再用八識,懂嗎?就回歸到一真法界。所以一真法界是相對十法界來說的,你可以回歸到一真法界,十法界就沒有了。那一真法界還有沒有?也沒有需要存在了,那就是不生不滅的自性現前,也就是真心。

希望各位很快能夠斷除貪愛!很快可以得定!很快可以解脫輪迴!很快可以開悟成佛!

### 瞋

第二個根本煩惱是「瞋」。

什麼是瞋呢?就是對三界中的一切苦(包含了苦因、還有苦果)不能夠忍受,而生起憎恨忿恚的心。就是對苦不能忍受,然後就引發一些情緒,不管是討厭、生氣、忿恨、惱怒、或者是嫉妒、想要報復……,這所有的情緒,都是屬於瞋。

怎麼辦呢?想一想,你這個苦是怎麼來的?面對一切的苦境不能夠忍受,因此生起忿恚的心,但是這個苦是怎麼來的呢?業因來的嘛!所有的苦報都是惡業的因來的嘛!所以要問:苦是怎麼來的?還不是自己過去造的惡業現在成熟了,才會引發苦果。如果你相信因果的話,一切的苦果都是惡業來的,那惡業是誰造的?還不是自己造的,也不是人家給你的。你自己造的惡業,然後現在受報了,才會引發種種的苦果。惡業是自己造的,所以苦果自己承擔,怨不了別人。不是別人故意要傷害我們,也不是別人要跟自己過不去,也不是別人要找自己的麻煩,都不是,只是自己的惡業現在成熟了,果報現前這樣而已。

所以如果能夠相信業果的話,就沒有什麼苦是不能 忍受的,因為就是自作自受。自己造惡業,現在自己受 報,所以也沒有什麼好埋怨的。如果能夠這樣子來想的 話,不管什麼障礙都能夠跨越,也都能夠安然忍受。

有沒有在受報的時候,是很快樂的?然後業就消掉了,有沒有這種事情?善業是這樣啦,你很歡喜的受,然後善業就報完了。可是你的惡業可能很歡喜的就報完嗎?不可能啊!所以那個愈苦的,表示說你的惡業愈重,然後報得愈快。所以你希望它趕快報完,那就是安然忍受,因為你不能忍受苦的話,你又起了瞋恚心,再造新的,就變成說你舊的還沒有報完,但是新的一直加、一直加,那就永遠沒有報完的時候。

所以最好的辦法就是歡喜受,苦果現前的時候,就是很歡喜讓我的惡業消了嘛,然後不要再造新的。你只要不能夠忍受,你就還會起瞋恚心,繼續又造新的業,所以變成舊的還沒有報完,可是新的一直在增加。可是如果你能夠安然忍受,明白業果的道理,你就不會再起瞋恚的心,就不會再造新的。等這些惡業都報完了,就沒有了,因為你沒有再加上新的。

如果你再加上懺悔的話就更快,對不對?我們知道 修懺悔,尤其是實相懺,你明白業的自性也是空的,苦 的自性也是空的,很快就報完了。你就是不明白這個空 性的道理,把一切苦果當作是真實存在的,一切惡業是 真實存在的,因此就沒完沒了,所以有空性的智慧也很 快。

如果再加上發菩提心就更快了,懂嗎?怎麼發呢? 發脾氣的時候要發菩提心真的是很困難,我明明氣得半 死,我還要「願一切眾生的瞋恚,都在我身上成熟,一 切的眾生都遠離瞋恚,統統來,反正我發脾氣了嘛,我

#### 大乘百法明門論 第五講 根本煩惱①

就幫眾生一起消業障。因為一切眾生的瞋恚都在我身上成熟,希望一切眾生都遠離瞋恚,這時候你還會不會有瞋恚心?如果你真的是這樣子發願的話,就不會了,無限的慈悲就任運生起,懂嗎?所以消業障最快、累積功德最快,因為有發菩提心的功德。所以你在受報的時候,如果你發菩提心的話,不但可以清淨你過去無量劫以來的惡業,還可以增長菩提心的功德。所以我們才會說,發菩提心是消業障最快、累積功德快速的法門,最殊勝的法門。

所以除了要深信業果,在受報的當下要歡喜受,不 再造新的以外,再加上發菩提心,這樣就能很圓滿的把 瞋恚心徹底的除滅,連種子都完全地清淨。因為當你慈 悲心生起來的時候,就不會有瞋恚心,而你在瞋恚心的 當下,是很難發菩提心的,所以只有靠不斷不斷地練習 發願,當你發脾氣的時候、跳腳的時候、想到誰咬牙切 齒的時候、發誓要報復的時候,趕快發菩提心,因為只 有它能夠徹底根本的解決瞋恚這個煩惱。

另外,也可以常常思惟瞋心的過患。瞋心有哪些過患呢?我們知道,當瞋心起來的時候會障礙三善根——無貪、無瞋、無癡,就沒有辦法成就無瞋的善根,也就是說瞋恚心使我們永遠不能夠做到慈悲,因為「瞋心障慈,害障悲」,瞋恚心障礙慈心的生起,害心障礙悲心的生起。害心怎麼來的?瞋恚心來的,害心是屬於小隨煩惱,它是從瞋恚的根本煩惱來的。所以只要我們瞋恚心不斷,我們就永遠沒有辦法做到慈悲,永遠沒有辦法成就忍辱的功德。因為對那個苦忍不過,才會瞋恚,所以就沒有辦法成就忍辱,這是一定的道理,這就是瞋恚心的過患。

而目你生起瞋恚心的時候,當下身心也是不得安穩

的,全身立刻心跳加速,呼吸也是加速,血壓上升,身 體就變得非常的燥熱,心裡是又氣惱、又煩悶,煩惱就 生起來了,所以身心當下也是不得安穩。在這樣不安穩 的情況之下,就會對眾生生起損害的心,這時候想要報 仇的火把就被點燃了,因此很容易造下種種的惡行。因 為當我們身心熱惱,很容易失去理智,因為氣昏了、氣 瘋了,失去理智、喪失耐性,很容易就生起想要傷害、 報復的念頭,因此就會造下種種的惡行。這樣造下種種 身、口、意惡業的結果,將來受報的是誰?還是自己, 所以將來還要遭受種種的苦報。

所以苦是怎麼來的?瞋恚心來的。因為瞋恚心所造的身、口、意的惡業成熟了,苦報就來了。所以不想苦,除非斷瞋心,對不對?想想看自己的障礙是怎麼來的,也是瞋心來的。「一念瞋心起,百萬障門開」,這個大家都背得很熟,一切的障礙都是一念的瞋恚心來的,自己感召來的。你這邊瞋心一生起,種子一現行,馬上就感果了,馬上就感召惡的因緣先成熟。

我們本來八識田裡面有善業的種子、有惡業的種子,可是哪個先成熟?哪個先報呢?就看你天天是歡喜、還是瞋恚。你天天瞋恚,容易發脾氣,當然是惡業先成熟,為什麼?因為瞋心所感召的一定是惡緣先成熟,就是種子生現行,所以是惡業先成熟,那就是常常會受苦報的原因。

所有的障礙也是瞋恚心來的,好不容易累積了一點功德,一念瞋心火燒功德林,都燒光光了!所以你說我常常在行善、累積功德,可是為什麼這個不順、那個不順?為什麼我障礙還這麼多?很簡單,就是瞋恚心還沒有斷除的關係,所以火燒功德林,會把我們好不容易累積的一些功德全部燒光光。看看是火燒功德林的速度

# 大乘百法明門論 第五講根本煩惱①

快?還是我們累積功德的速度快?來決定你現在順、還 是不順。

明白這個道理,我們就要常常懺悔自己還有瞋恚的種子,懺悔自己瞋恚的習氣還這麼重,懺悔自己還沒有真正的發菩提心。所以都不是別人的問題,都是自己的問題。只有我們這樣想、這樣做的話,瞋恚心才能夠慢慢被調伏;菩提心、忍辱的功德才可能成就。

以上就是「瞋恚」,怎麼對治呢?發菩提心最快。

根本煩惱第三個是「癡」。什麼是癡呢?就是對一切的事理不明白。事,就是事相,諸法的事相,一切法的事相,就是一切因緣所生的現象界;理呢?就是諸法的實相,就是本體界。不管是對諸法的事相、還是諸法的實相不明白,我們就稱為「愚癡」。

我們把一切生滅無常的現象界,當作是實有的,這就是對諸法事相的迷惑,這個就稱為「**枝末無明**」。不知道生滅無常的現象界,是依於不生不滅、常住不變的本體界而有的,對於諸法實相的迷惑,我們就稱為「根本無明」。迷於現象界的是枝末無明,迷於本體界的是根本無明。

就是因為這兩種無明,使我們不能夠從生滅無常的 現象界,見到不生不滅、恆常不變的本體界,因此才起 了我執和法執。有了我執和法執,就會以為有「我」,而 產生了貪、瞋、癡、慢、邪見這些根本煩惱、還有隨煩 惱,再由煩惱造業,而招感一切的苦果。

所以這一切的苦果是怎麼來的?我們剛才說瞋恚心來的,可是瞋恚心你再推,瞋恚從哪裡來?以為有「我」嘛!以為有「我」,所有違逆我貪愛的,我就生起瞋恚,違逆我的貪愛,我就覺得苦了嘛,如果滿足我的貪愛,

我就覺得樂,對不對?所以瞋怎麼來的?無明來的,以 為有「我」,才會有貪、瞋、癡、慢、疑……,這些都是 從我執來的。怎麼會有我執?就是無明,不明白一切因 緣所生,自性是空的、是無我的,只要是生滅無常的, 就是無我的。不明白這個道理,我們才稱為愚癡。愚癡 也是「無明」的另外一個名稱。

一切的我執、法執都是從無明來的,無明就產生執著,有我執就產稱種種的煩惱,有煩惱就造業,有業就有輪迴的苦果,所以無明愚癡也是輪迴的根本。

我們剛才說貪愛是輪迴的根本,可是貪愛怎麼來? 無明來,因為無明以為有我,有我就有我貪,所以實際 上來說,無明愚癡才是輪迴真正的根本。

這個無明愚癡不但會障礙我們「無癡」善根的生起, 使我們不能開悟,也就是不能夠悟到一切法本來無我的 道理,而且它還是一切煩惱的所依。我們剛才講了,因 為無明才會以為有我,有我才會生起一切煩惱,有煩惱 才會造業,而感召一切的苦果,所以它是一切煩惱雜染 的所依。

這無明愚癡怎麼對治呢?就是修「無我觀」來對治。 我們如果能夠明白一切生滅的現象界是虛妄不真實的, 就能夠見到不生不滅的本體界,而回歸真心本性。回歸 真心,就能破除愚癡、無明,就是在一切生滅的現象界, 見到不生不滅的本體界。

你說怎麼見呢?怎麼在生滅無常的現象界,去見到不生不滅的那個?其實我們每天都在用,只是我們不知道,為什麼不知道?因為無明,所以不知道。因此我們就要練習呀!怎麼在生滅的現象界,去體悟那個不生不滅的本體界。

我們每天眼睛都要看,對不對?我們前面講到「八

#### 大乘百法明門論 第五講 根本煩惱①

識」,眼識九緣生,還記得嗎?你眼睛要看到東西產生, 眼識要有九個因緣,所以眼識是不是生滅法?也是生滅 法呀!也是因緣所生,要九緣它才能生起,少了一個, 你就沒有辦法生起眼識的功能。必須要有九個因緣全部 都具足,你才能夠眼見種種色,所以它是生滅的,對不 對?眼識是生滅的。

你眼睛能夠見種種色,那個能見的功能是生滅的? 還是不生滅的?能見的功能,就是我現在要看什麼就可 以看,我眼睛閉起來就不看,眼睛睜開又可以看,眼睛 閉起來也還是繼續在看嘛,只是看到的是黑暗嘛,可也 還是在看啊,那個能見的功能沒有消失,對不對?所以 我那個能見的功能,它是生滅的、還是不生滅的?不生 滅的!如果能看的功能是生滅的,它應該隨著我看完就 消失了,因為它是生滅法。可是為什麼我眼睛閉著也可 以看,眼睛睜開也在看,我隨時要看都可以看,我在作 夢的時候還在看!對不對?作夢還在看嘛,夢境你不是 都看得很清楚嗎?所以那個能見的功能從來沒有消失 過,對不對?它是不生不滅的本體界,它是我們自性的 功能。

我們的自性有見、聞、覺、知的功能,這都是自性功能的發揮。可是眼識、耳識、鼻識、舌識、身識、意識,它是無常生滅的,這樣明白嗎?因為它是因緣所生,它必須要有因緣條件,才能夠生起眼識、耳識。可是我能見聞覺知的功能,它是從來不會消失的,它是不生不滅的。這樣是不是就可以在生滅的現象界當下,去體悟那個不生不滅的本體界?就是這樣練習囉!

其實你每天都在看,壞就壞在什麼?你看了以後會分別執著,懂嗎?你把生滅無常的那個眼識看的結果, 然後就著在色相上,有我喜歡、不喜歡,然後就產生分

別、執著,明白嗎?如果你知道這是能見的功能在看(能見的功能是沒有生滅的),所以你看就是看,就不會產生分別、執著。分別是第六識的功能,第七識管執著,有一個「我」在看,恆審思量,執八識見分為我。

所以如果我們像以前一樣,看了馬上就起分別、執著,有喜歡、不喜歡,然後貪、瞋、癡就現起了,著在那個色、聲、香、味、觸的六塵境界上。那個就是現在講的愚癡、無明,不明白眼識是生滅法。一切的現象界,只要是因緣所生,它都是生滅無常的,所以你才會著在一切的六塵境界上面,然後產生分別執著,分別執著之後就是起惑造業,有一個我喜不喜歡,引發貪、瞋、癡。有煩惱就造業,造業就受苦,輪迴不斷,就是這樣子來的,一念無明來的,就有後面的結果。

所以如果我不像過去那樣的反應,我知道看是真心的作用,那個不生不滅、能見的功能發揮了作用,我不起分別、執著,第六意識就轉成妙觀察智,第七識轉成平等性智。所以,我如果用我能見的功能看,那只是智慧的作用,懂嗎?我自性裡面本來有的那個智慧的作用,我很清楚我看到了什麼,但是沒有分別執著,所以也不會起惑造業、也不會輪迴,這樣明白嗎?

聽也是一樣,我能聞的功能讓我聽到種種的音聲,但是我沒有分別執著,我是妙觀察智、平等性智在起作用。其他以此類推,見、聞、覺、知都是這樣,我真心直接起智慧的作用,沒有分別、執著、妄想,每天六根面對六塵境界,只是真心在起用,真心起用就是什麼?智慧的作用這樣而已。沒有打妄想,沒有分別執著,這就是真心。真心離一切相、真心離一切念,懂嗎?

所以沒有妄想,妄想也是第六識分別來的,沒有起心動念,只是好像鏡子一樣,如實照見六塵境界。鏡子

#### 大乘百法明門論 第五講 根本煩惱①

有沒有說我喜歡、不喜歡?我要照、不要照?有沒有? 沒有啊!那我們真心也是同樣的,只是如實照境,沒有 起心動念,沒有打妄想,沒有分別執著。你每天就是這 樣子過生活,不會起惑造業,用的都是真心。

不生不滅的本體界,它是怎麼去觀察出來的?從生 滅的現象界去了悟這個道理,你就能夠破除這個愚癡、 無明。就是這樣子來練習,這就是修無我觀。

如果明白唯識的道理,也可以去除無明。我們剛才講的,那就是唯識的道理。怎麼從生滅的現象界,去體悟到不生不滅的本體界?其實我們剛才已經說了一遍了。你從唯識的智慧來觀察,也是同樣的可以達到這樣的效果。生滅的現象界是怎麼來的?八識的變現。八識怎麼來的?一念無明妄動來的。一念無明生三細,境界為緣長六粗,是這樣子來。所以面對一切境界的時候,我們知道它是八識的變現,八識是一念妄動來的,所以還是那個不起心動念,就是沒有妄念,就回歸真心了。不分別、不執著,還是同樣的道理。

可是,唯識用了很多的名詞,一切生滅的現象界, 叫做「**依他起性**」。依他起,就是因緣所生,要依他的 因緣。「眼識九緣生」,就是依他起的,必需依種種的因 緣,全部具足了之後,你才能夠生起眼識的功能。所以 只要是因緣所生的,都是依他起性。

八識變現出見分和相分,我們執八識的見分為我,執八識的相分為法,這個就是我執跟法執的來源,這個稱為「**徧計所執性**」。所以在依他起的當下,我們起了編計所執,就是說我們在生滅的現象界當下,我們會以為有一個「我」在看,有一個我能見的心、還有所緣的境。能緣的心,就是見分;所緣的境,就是相分,而生起我執跟法執。所以一般凡夫,就在依他起性的當下,

起了徧計所執性,生起了我執跟法執。

現在明白了這個道理,只要在依他起的當下,不起 編計所執,就能夠回歸到「**圓成實性**」。

依他起、徧計所執、還有圓成實,那就可以回歸到剛才我們講的那個自性,回歸真心當中。聽不懂沒關係,我們後面還會講「八識規矩頌」。所以我們就知道,一念無明而有八識,然後八識變現見分跟相分,把見分執為我(我執的來源),把相分當作是法(法執的來源),而起了徧計所執性。現在只要面對一切依他起性的現象界,不起徧計所執性,就能回歸到圓成實性的本體界。

這就是第三個根本煩惱「癡」。怎麼樣破除愚癡、無明?只要能夠明白一切現象界、還有本體界,就能夠從 現象界的當下回歸到本體界,而去除根本無明、還有枝 末無明。

慢

根本煩惱的第四個是「慢」。什麼是「慢」呢?就是 自以為了不起。這種了不起,是在和別人比較之下,永 遠覺得自己最行、最棒,而瞧不起別人,不管真相事實 是怎麼樣,就是自己最強就對了,這個就叫做「慢」。

一般來講,可以把「慢」歸納成七種:

對那個不如自己,和自己相等的,我們當然沒有把他放在眼裡,因為他不如我,或者是跟我差不多,可是我還是覺得我比他行,這個叫做「**慢**」。

對那個原本就勝過自己的,可是我也認為他沒有什麼了不起,心裡想:壓根兒他也跟我差不多,這個叫做「**過慢**」。他明明超過我,可是因為慢心的關係,你覺得他跟我差不多,這個就是慢了,超過本來的程度,所以叫過慢,這個有點過分了。

對那個明明超過自己很多的,可是還是認為自己勝

#### 大乘百法明門論 第五講 根本煩惱①

過他。超過自己很多的,可是你因為慢心的關係,覺得 我勝過他太多了,這個又更過分了,叫做「**慢過慢**」。不 只是一點超過而已,剛才只是有一點過分,現在實在是 超過太多了,叫做「慢過慢」。

第四種,就是把生滅、無常、無我的五蘊當作是「我」,這個已經很無明了,對不對?明明沒有我,本來無我的,現在以為有一個我,然後還處處以為自己勝過別人,想駕凌在別人之上,這個就叫做「**我慢**」。一般所謂的「我慢」,就是從這邊來的,以為有一個「我」之後,我還很了不起,處處想要勝過別人、要駕凌在別人之上。

這個意思就是說慢心重的人,他會想要駕馭別人、 想要指揮別人、或者是差遣別人。為什麼會有這樣的習 氣表現?就是因為在他心裡面認為說:「他不如我嘛!」 不如我,就應該受我的差遣,應該聽我的!因為我比較 行!我比較了不起!對不對?所以他就有那個指揮別 人:「你去幫我幹嘛!」就覺得理所當然,為什麼?因為 我比他強,所以他應該聽我的,這就是「我慢」的表現。

第五種,只有修行人才有的,叫做「**增上慢**」。就是他以為自己打個坐、修個法、念個佛、持個咒,他就以為他看到了種種的境界,以為他得了神通,其實是神經發作,這個叫做「增上慢」,就是比你原來的程度還要再增上。就是你明明沒有神通,你以為有神通,你明明沒有得禪定,你說我已經證了初禪、二禪、三禪、四禪,還跟人家說你禪定的境界如何如何,這個都是增上慢。

那個說自己證果的,你說他證了沒?初果就已經無 我了,已經破我見了。「我」證了初果,你說他證了沒? 他還有「我」,怎麼可能證果!所以他自己露餡兒了!證 果的人不會說自己證果,因為初果就已經無我了,他的 觀念裡面是無我的,所以他不會說:「我證了初果、我證

了二果、我證了四果阿羅漢」。「我」耶!我很了不起! 證果了!證果就已經無我了,他怎麼可能說「我」證了 幾果呢?懂嗎?這些都是屬於增上慢,只有修行人才有 的慢心。

第六種,就是他外表很驕傲,誰都沒有看在眼裡, 處處都要偽裝自己很行,看什麼都不屑,可是他內心自 卑得不得了,這個叫做「**卑慢**」。這個就是自卑心所造成 的自大狂。他的憍慢、傲慢是怎麼來的?是自卑心在作 祟,因為他非常自卑,怕人家瞧不起他,所以他要偽裝 成自己很行的樣子。

第七種,就是「**邪慢**」。邪慢有兩種情況,一種是外道,另一種是一般人。

一般人的情況就是他常常讚歎自己,他不讚歎別人,他就自己讚歎自己,吹嘘自己、吹捧自己說:「這個我沒問題!那個我也沒問題!所有的事情都包在我身上!」這種人很多嘛。可是到時候就是處處都有問題,他只是會吹嘘而已。他會為了博取虛名假利,處處誇耀自己的才能,這個叫做「邪慢」,因為他不是真正有才能。

還有另外一種,就是修外道的。像那個修苦行的, 他就自以為自己的苦行有真實的功德,不然他為什麼寧 願犧牲性命,也不會放棄苦行?因為他認為行苦行有真 實的利益,不管是消業障也好,或者是累積功德、還是 證果,他們所謂的涅槃就是從苦行來的。他們也有涅槃 的觀念,但不是我們說的九次第定的涅槃,所以他們涅 槃的觀念也是錯的。他們以為無益的苦行有真實的功 德,其實根本沒有功德可言,既不能消業障、也不能累 積功德、也不能證涅槃,都不可以,可是他們卻到處宣 揚自己最殊勝,還瞧不起那個不能夠行苦行的,就說:「你 可以像我這樣嗎?」這種就是一種邪慢,是修外道的人

### 大乘百法明門論 第五講 根本煩惱①

才有的。他認為他修的那個法門是最好、最殊勝的,然 後瞧不起其他教派。

我們剛才講,增上慢是修行人才有的,邪慢是外道 才有的,這兩個都是因為修行才有的慢,這兩個有什麼 差別呢?有三種差別:

第一種差別,增上慢是對自己修功德所起的傲慢; 邪慢是對自己根本沒有功德所起的傲慢。所以增上慢不 是完全沒有功德,他有少分的功德,可是他以為他得了 殊勝的功德,就是比自己的程度還要再增上、更多,這 個稱為增上慢。可是邪慢是根本沒有功德,自己以為有 殊勝的功德。

第二種差別,增上慢是內道、外道都會有的傲慢; 邪慢是只有外道才會有的傲慢。

第三種差別,增上慢是聖者和凡夫都會有的慢心; 邪慢只有凡夫才有。聖者也有增上慢,這邊的聖者指的 是什麼聖者呢?以小乘來說,就是初果、二果、三果的 聖人,如果他沒有一直在正念當中,失念的時候,慢心 還是會現前,為什麼?雖然他已經破薩迦耶見了(五種 惡見的第一個),但是習氣還在,懂嗎?我見的習氣還 在,所以他還會在失念的時候現前,因為種子沒有清淨, 它只是伏住了。所以我們才會說小乘的初果、二果、三 果的聖人,他在失念的時候,還是會有慢心現前。這時 候的慢心,指的是習氣。

以大乘菩薩道來講,以別教來說的話,四地以前的菩薩,他也會在失念的時候,暫時有我慢現前,但是他很快的,他自己會馬上反省,所以他的慢心不會有過失。只是他失念的時候,慢心會生起,可是因為定慧力,止觀修得好,定慧力很強,所以他慢心一生起,他馬上就可以察覺,所以也不會有任何的過失。

以上就是說到「增上慢」跟「邪慢」的三種差別。 我們怎麼去除增上慢呢?可以思惟慢心有哪些過 患。你常常這樣貢高我慢,有什麼過失呢?

慢心會讓自己的心量變得很狹小。那個慢心重的,很難接受別人的意見,沒有辦法容納別人的意見,所以時間一久,他的心量就會變得很狹小。因為他自己最厲害了,幹嘛聽別人的?別人給意見,他還是覺得自己最高明,所以心量就愈來愈小了。見到別人好,他也沒有慚愧心,因為他不認為自己有需要改過或者是加強的地方,因為自己已經很了不起了嘛,所以當然沒有什麼要改正的。「我只是不想這樣而已呀,我又不是不會!」因此就會變得比較沒有慚愧心。有慚愧心的人會見賢思齊,見到那個比我們好的聖賢,我們會希望跟他一樣,那就是因為有慚愧心,可是慢心會讓我們沒有慚愧心。

慢心也會障礙自己的多聞,沒有辦法成就多聞,為 什麼?自以為了不起,當然就不會尊重別人的意見,也 不會常常虛心向人討教,因此就障礙自己的多聞。

慢心還會障礙自己的成就。見到佛、法、僧三寶, 他覺得也沒有什麼值得恭敬的,當然就不可能去聽聞佛 法、修行,不會去親近僧寶,然後來聞、思、修,當然 就不可能有什麼成就,因此障礙自己的成就。

所以慢心使我們不能夠謙恭、卑下,反而自高自大、 輕視一切,當然這樣就很容易造下各種惡業,尤其是輕 視三寶的業是最嚴重的,然後造業就要輪迴、就會受苦。

所以想一想,我們為什麼修到現在還不成就呢?搞不好就是有慢心在裡面。如果我經典也看了,法也修了, 善知識也親近了,道場也跑了好幾個,師父也換了好幾個,可是為什麼還不成就呢?問題就出在這裡,現在找到了!所以慢心讓我們沒有辦法成就,進步也很緩慢。

# 大乘百法明門論 第五講根本煩惱①

要怎麼對治這個慢心?就是心中要常懷慚愧。覺得自己不如人的話,就要恭敬他,尤其要恭敬三寶,然後虛心的請教學習,聞思修佛法,這樣才可能成就。所以自己還沒有成就之前,要常懷慚愧心。只有成就了,證果、或者開悟,才表示說你修行有了一些成績。可是我今天如果還沒有成就,我就應該要慚愧,對不對?然後更謙虛的恭敬,這樣子來對治自己的慢心。

### 疑

根本煩惱的第五個是「疑」。什麼是「疑」呢?就是懷疑、不相信,碰到事情總是猶豫不決,不容易下決定,這個就叫做「疑」。

疑根性比較重的人,我們平常也很容易觀察得出來。整天疑神疑鬼的那種,你跟他講什麼,他就先懷疑 再說,他不是先相信,他是先懷疑。買東西也怕人家騙他,做生意也怕被朋友出賣,談個戀愛怕感情被欺騙, 結了婚以後,整天懷疑老公是不是有外遇,為什麼他今 天去什麼地方沒有交代清楚?講電話支支吾吾、結結巴 巴,八成有問題!整天就是懷疑東、懷疑西的,那個就 是疑根性比較重的,這是以一般人來說。

他今天來學佛修行也是一樣,他親近一個師父,會 先懷疑那個師父,他會先看那個師父所表現出來的是不 是如理如法,或者會去尋求上師的過失。如果看到他覺 得有不如理如法的地方,他也很難生起信心。然後他也 會懷疑自己,不管修任和法門,他會懷疑自己是不是有 那個根性,可不可能成就。所以,他會懷疑上師、懷疑 法、懷疑自己。

以根本來講,為什麼會產生這個疑呢?就是因為對 真理不明白。對什麼真理?就是無我的真理。對無我的 直理不明白,因此才會無法產生決定的勝解。

一般來說,有六個原因會讓我們產生懷疑。

第一個,沒有聽聞正法,因此沒有正知見。沒有正知見,就容易產生懷疑。怎麼對治呢?就是聽聞正法之後,就能夠斷疑生信。

第二個,見到上師有不如理如法的地方。我們剛才講的,因為他會尋求上師的過失。怎麼對治呢?就是不要尋求上師的過失,因為你的證量可能跟你的上師不一樣,功夫也不一樣,所以以你凡夫的心來看已經有修有證的善知識,怎麼可能正確呢?因為證量不同的緣故,可能上師的智慧是我們沒辦法體會的,當然由智慧所衍生出來無量無邊的善巧功德,我們也沒有辦法體會。

所以我們看到上師對這個弟子用這個方法,對那個弟子用那個方法,今天變這個、明天變那個,變來變去, 他不能夠體會,他以為上師偏心。對他那樣,對我這樣, 所以師父對他比較好,對我比較不好,師父對我也是有 意見。這是第二種,就是懷疑上師,對上師沒有信心, 所以他不管親近那一位善知識,都不可能成就。

像有一些人跑道場,親近一位師父,離開之後他就很害怕,害怕什麼呢?那個上師會不會對我放符咒、做法啊?因為我以前捐很多錢,我現在都不去,他會不會懷恨在心?下降頭啊?還是放符咒?如果他有這一念懷疑,他之前不管親近那個道場、那個師父多久,十年、二十年,都是白費功夫!因為他從來沒有相信過那個上師,如果他相信的話,不會起這一念的懷疑,懂嗎?不會說離開那個道場,那個師父會不會生氣?所有有證量的上師都是慈悲的,他怎麼可能會放符咒?怎麼可能會下降頭?難道就因為你不去,他就會這樣?那他是善知識嗎?

有的人會懷疑說,以前我親近那個師父的時候,他

#### 大乘百法明門論 第五講 根本煩惱①

跟我結緣很多東西,我現在沒有去了,我是不是要把那個結緣品全部處理掉?因為聽說那個結緣品都有上師的磁場、加持力在上面,我現在還戴著,會不會有危險啊?這就說明一個疑根重的弟子,他不管跑多少道場、親近多少師父、修多少法,他都不可能成就的,就是問題出在這個疑根性太重,懂嗎?所以「**信為道源功德母**」,佛法信為能入,信是第一步,你不能相信,後面都沒有了,你是不可能成就的。

第三個,各宗各派意見不同的時候。我們說有小乘、大乘,又來個金剛乘。小乘裡面還分上座部、大眾部……;大乘更多,八宗、十宗;密宗也不少,雖然有四派,可是每一派裡面又分了好多小派。他聽了小乘跟大乘就打架,再加上金剛乘更亂。他念佛的時候就在想:「我可不可以去數息?可不可以去參加灌頂?可不可以參加法會?」一面學就一面懷疑,然後還要比較,這個師父這樣說,那個師父那樣說,一下說空、一下說有,一個說可以吃肉、一個說不可以吃肉,就打架了嘛!這個不是已經吵很久了嗎?學佛到底要不要吃素?對啊!光是一個吃的東西就吵很久了,那更不要說很多不同派別的見解。

因為見地不同,修的法門也不同,所以他都沒辦法 融會貫通。他不明白釋迦牟尼佛當初說法四十九年,所 有的法都是從自性裡面說出來的,小乘、大乘都是釋迦 牟尼佛說的。釋迦牟尼佛說了這麼多法門,祂為什麼不 會打架?因為祂已經見性了,懂嗎?從自性裡面說出來 的,面對不同根性,說不同的法,任運說出來的,應機 而說的。什麼病就給什麼藥,很快就成就了。可是我們 不明白,我們沒有佛陀的智慧,也沒有那樣的善巧方便, 所以我們不明白,聽到不同的見解,就產生矛盾衝突了。

這就是另外一種懷疑的來源,就是各宗各派意見不同的 時候。

所以在我們沒有見性之前,總是有分別、執著,不能夠把各宗各派的見解全部圓融在我們的自性裡面。既然佛說法是從自性裡面出來的,所以除非我們見性,我們才可以把一切萬法回歸到我們自性當中,再從我們的自性裡面,很自然的把它表達出來,這樣就 O.K.。可是沒有見性之前,還真的會產生懷疑。怎麼見性?我們剛才講了很多見性的方法,你可以修空觀、無我觀,都可以,還是用唯識的觀察也可以。見性之後,你自然就可以把萬法融會在你的一心了,圓融在你的自性當中。

第四個,就是疑自,懷疑自己。因為自己笨嘛,愚 癡性重,所以不明白剛才講的事(諸法的事相)、理(諸 法的實相),所以愚癡、無明。

他就算去聽經聞法,大部分的時間都在打瞌睡,要不然就是散亂,或者在想自己的心事,上面說上面的,他自己想自己的心事、做自己的事,不然就是打瞌睡。不是昏沉、就是散亂、掉舉,就是法不入心,不管他薰習多久。這是因為愚癡性比較重,所以他就懷疑。

因為沒有辦法證到,沒有辦法有修行的證量,那個 覺受沒有辦法生起,所以他很難相信;或是因為自己沒 有辦法做到,他就覺得佛法很難、道理很深;或者是自 己認為自己沒有辦法證到佛經裡面所說的種種神通境 界、或者是大菩薩境界,他覺得那個簡直是太遙遠的事 情。這些情況,就是懷疑自己沒有辦法做到。

那要怎麼辦呢?就是懺悔!這就是障礙嘛!懺悔過去無量劫以來的業障,讓我們現在聽經聞法、修行有障礙,所以可以勤修懺悔,特別是實相懺。並且明白一切眾生本來具足如來的智慧德相,只是現在沒有被開發而

#### 大乘百法明門論 第五講 根本煩惱①

已。一切都是本自具足的,佛有的不管是智慧、德能、神通……,我們每一個眾生本來都有,只是被障礙住了,被煩惱障、所知障給障礙住了,可是我們相信我們是有佛性的,我們相信本自具足的,這樣就可以了。你就會增加自信心,相信自己也可以成就。既然本自具足,本來有佛性,當然可以成佛,那是一定的道理。不能成佛,是因為沒有佛性才不能成佛,既然你相信有佛性,就一定可以成佛,遲早而已。什麼時候障礙去除,什麼時候佛性就開顯,就是有這樣的信心,所以這樣的見地也是滿重要的。

第五個,無法了悟大乘所說的甚深法性。

第六個,不能理解大乘中的廣大教法,就是善巧方便。因為眾生無量,所以法門也無量,是應機施教的。

所以第五跟第六,就是沒有辦法了悟大乘所說的甚 深法性,還有不能理解大乘中的廣大教法。

怎麼對治呢?就要多多地讀誦大乘經論,了悟般若空性的智慧,等到我們見性之後,自然就能夠了悟大乘所說的甚深法性,還有,也能夠理解大乘中的廣大教法。就是自己見性之後,自然就能夠具備廣大的善巧方便。

以上就是「疑」。

我們今天把貪、瞋、癡、慢、疑,這五個根本煩惱 介紹完了,明天我們就介紹「五不正見」。

今天就講到這裡。

願以此功德,普及於一切,我等與眾生,皆共成佛 道。

大乘百法明門論 第六講 根本煩惱 (惡見)

各位居士大德!阿彌陀佛!

根本煩惱第六個,是「惡見」,也稱為「不正見」。 什麼是不正見呢?就是錯誤的見解。不是正確的見解,就是錯誤的見解。這個錯誤的見解,使我們沒有辦 法證得初果,小乘的初果就能夠破見惑。所謂的見惑, 就是這五種不正確的見解,就是見解上的錯誤,見解上 的迷惑。什麼時候斷呢?要到小乘的初果才能夠斷。

有哪五種不正確的見解呢?身見、邊見、邪見、見 取見、戒禁取見。

為什麼會有這五種錯誤的見解呢?就是對於真實的道理不明白,才會產生錯誤的見解。

## 一、身見(薩迦耶見)

譬如說:明明沒有「我」,卻認為有一個真實的「我」存在,因此把這個身當作是我,這個就叫做「身見」。

身見怎麼來的?就是把五蘊當作是我,是屬於我所有的,「我所」。屬於我的色身、我的感受、我的想法、我的壽命……等等五蘊,把五蘊的假合當作是我,這個就稱為「身見」。

可是五蘊之身是因緣和合才有的,它並不是真實有,因為不管觀我們的色身也好,我們的感受也好,或者我們的想法也好,就是所謂的色蘊、受蘊、想蘊、行蘊、識蘊,你觀每一個,都知道它是生滅、無常、無我的;既然是生滅、無常、無我的,當然就不是真實的存在。可是我們不明白這個道理,就錯把五蘊之身當作是我,還有屬於我的——我所,這個就稱為身見。

# 大乘百法明門論 第六講 根本煩惱②

在沒有證得小乘的初果之前,我們每一個凡夫眾生都是這麼想的,這個色身是我的嘛,不然你幹嘛這麼照顧它,對不對?四大不調的時候、五臟六腑生病的時候都很緊張,為什麼?因為我們把它當作是我的肝、心、脾、肺、腎、小腸、大腸……什麼都是「我的」,所以要好好地愛護它,這個就是執色蘊為我,屬於我的——我所。「我的」身體,所以我要好好地照顧。

因為我們的觀念裡面,這個色身是我的,所以為什麼要修不淨觀?為什麼要修四念處?尤其是身念住,為什麼這麼重要?就是它破這個身見最快。我們藉著觀生滅、無常、無我,你就能夠明白這個色身不是我,一切只要是生滅、無常的,都是無我的,因此就可以破除這個身見,而證到初果。

身、受、心、法,四念處。不淨觀也是身念住的一種修法。身念住,或者身念處,這個是破身見最快速的法門。我們修行為什麼不容易成就?最主要、最根本的問題,就是出在身見,它也是五見裡面最難斷的。因為身見斷了,接下來的邊見、邪見就斷了;見取見、戒禁取見,只要你聽聞正確的佛法,也很快就斷了。因為這五見都是分別來的,所以它很容易斷,比我們昨天講的那個思惑容易斷。

昨天講的貪、瞋、癡、慢、疑比較難斷,因為它是 跟我們生命一起來的,所以比較難斷。但是今天要介紹 的這五種不正見,它是比較容易斷,因為它只是見解上 的錯誤,是第六意識分別來的。你只要聽聞正法,如法 的修習,依照佛陀所傳下來的四念住等等的法門,依照 這個法門來修,很快就能夠破除而證果。

我們一般都會把這個色身當作是我,所以就被色蘊 所困,不得解脫。只要我們觀念裡面還認為這個色身是

我的,屬於我所有的,就被色蘊困住,不得解脫。

如果我們認為種種的感受是我的感受,這個就被受 蘊所困,不得解脫。每一個當下都有受蘊,不管你是快 樂的、痛苦的、憂愁煩惱的、歡喜的,各種的情緒,它 都會帶給我們種種的感受。我們如果執著這種種的感 受,以為它是真實存在的話,我們也會被受蘊所困。

像打坐的時候也是,很多師兄喜歡搞感受嘛,對不對?氣又走到哪裡了,打坐是很舒服呢?還是腰痠背痛呢?也是感受啊!或者身心輕安、喜樂啊,也是感受啊!都沒有離開這個感受。不管是日常生活當中,行住坐臥,你在修定、或者下座,任何情況,每一個當下都有受蘊生起,只是強不強烈的差別。一般是捨受(不苦不樂受),你比較沒有強烈的差別,就是沒有特別歡喜,也沒有特別憂愁,沒有特別痛苦,也沒有特別快樂,那個當下好像沒有什麼感覺,那個其實還是在受蘊當中,那個叫做捨受。所以,實際上我們念念都沒有離開受蘊。

受蘊生起的當下,你能不能馬上就明白它是生滅、無常、無我的?不是「我的」感受,它只是因緣所生,而生起了種種不同的感受這樣而已。並不是有一個「我」在受苦、受樂,感覺歡喜、還是憂愁、還是苦悶,沒有一個「我」在感受,這個才是事實的真相。因為種種的感受只是因緣的生滅而已,只是因緣生起的當下,你能不能有這樣的智慧觀照,明白它是無我的,是生滅、無常,只要是生滅、無常,就是無我的。這個我們之前都已經很詳細地介紹過,尤其是在我們講「身念住」的時候,都詳細地說明過。

想蘊也是。我的想法、我的看法,我認為怎麼樣……,只要你執著那個生起的念頭,以為它是真實存在的,你就被想蘊所困,不得解脫。

如果我們還認為我的種種想法是對的,然後要跟人家爭辯,別人不同意我的時候,我很生氣,那就是你執著想蘊,不得解脫,可是你當下不了解。我的想法多希望得到別人的認同!當別人不認同我的想法的時候,就覺得不是同一國的,如果再爭論起來,可能就會生氣、起瞋恚心。為什麼每個人都執著他的想法是對的?或者認為他的想法很重要?就是因為他把這個生滅、無常的想蘊,把它當作是實有的,是我的,屬於我所有的。所以,當我們執著種種想法的時候,以為是「我」在想,這個時候就是在身見當中,被想蘊困住。

行蘊的範圍比較廣。我們最在意的就是壽命,一個 人的壽量其實也是生滅、無常的,也不是「我」可以活 多久,都是無我的,哪有我的壽命呢?可是我們會誤以 為有一個「我」,然後很在乎我可以長壽,只要聽到能夠 長壽的方法,就很想趕快去試試看,就是很在意自己的 壽命,這個時候就是被行蘊困住,不得解脫。

所以我們為什麼流轉在三界當中不得解脫,連證初 果都沒份呢?就是因為我們把五蘊——色、受、想、行、 識,把它當作是我、我所,這就是所謂的身見。

所以要修四念住,明白五蘊都是生滅、無常,既然 是生滅、無常,就是無我的,因此沒有一個我,或者是 屬於我的五蘊之身,這些都不是真實存在的,它只是生 滅相續的過程,可是我們誤認為它是屬於我的。

以上是第一個——身見。

## 二、邊見

第二個,邊見。邊見是由身見來的。

有了身見之後,我們就要進一步討論這個「身」,是 永遠存在呢?還是死了之後,就沒有了呢?所以它就會 落在兩邊,認為永恆存在,就落在常見;認為死後沒有 了,就落在斷見。所以不管是落在常見、還是斷見,都 是落在一邊,我們稱為「邊見」。

所以不管是落在常見、還是斷見,都是屬於錯誤的 見解。為什麼呢?其實沒有證初果之前,我們也都是這 樣想,有一個「我」在輪迴嘛,對不對?所以我很在意, 我要斷惡修善,幹什麼呢?我想要有人天果報,我希望 下一世更好啊,所以我要浩種種的善業,這個就是常見。 因為在你的觀念裡面,認為「我」是永恆存在的,只是 它不斷不斷輪迴這樣而已,一下三善道、一下三惡道, 可是有一個真實的「我」在輪迴,所以我會很在意的要 斷十惡業、行十善業,我希望得人天果報,或者我希望 能夠解脫。有一個「我」要很精進地修行,然後來了脫 生死、或者是開悟成佛。「我」要證果、「我」要開悟、「我」 要成佛,這個觀念就是落在常見。有一個永恆存在的 「我」,不管它是在六道輪迴,還是跳出輪迴解脫,還是 有一天能夠成佛,都是「我」成的嘛!對不對?「我」 輪迴、或者「我」證果,所以這個「我」在我的觀念裡 面,它是永恆存在的。它不會因為輪迴或者是怎麼樣, 它就消失了,不會,它是永恆存在的。所以我要很精進 地努力修行,為的是什麼呢?就是我要成就啊!「我」 要成就,這是落在常見。

一般相信因果的,他就不會落在斷滅見,斷滅見就是說人死了,就沒有了。很多人說:「誰看見人死後到哪裡去?」誰也沒看見!所以就是沒有了,對不對?塵歸塵、土歸土,我們既然是四大的假合之身,所以死的時候四大分散,回歸虛空法界。你說有一個中陰身,誰看見了?誰也沒看見!所以沒有看見,就不能夠證實它是真實有所謂的中陰身,因為只看到一個人死了嘛,然後腐爛了,剩下一堆白骨,或者是燒成一小堆的灰這樣而

已。所以你說人死了到哪裡去了?也不能證明他是上天 堂還是下地獄,誰也沒看見,因為我們沒有天眼通。所 以還是很多人認為死後什麼都沒有了,尤其是唯物主義 者,對不對?唯物主義認為我們的色身是物質,死了以 後當肥料還不錯,這就是落在斷滅見。

所以這兩個都錯,落在兩邊,一個落在常邊,一個 落在斷滅邊;一個是常見,一個是斷見,都不是正確的 見解,都是錯誤的。所以我們在沒有證到無我之前,其 實我們是念念有我,都把「我」當作是真實存在的。

那你說,佛法不是說人死了就到哪一道投胎,不是那個「我」去輪迴嗎?或者是我修解脫道,就能夠解脫三界,然後去證個什麼初果、二果、三果、四果,不是嗎?那你說沒有我的存在,那是誰去輪迴?誰在證果呢?可是你又說人死了不是斷滅,不是什麼都沒有了,可是你又說沒有一個永恆存在的我,那到底是怎麼一回事呢?人死了之後,不是成為中陰身嗎?那個中陰身不是我嗎?然後那個中陰身再去投胎,那不是我在投胎嗎?然後不是我死掉了嗎?我這一世一期的壽命,看可以活幾十年,然後有一天我就死了,那不是我死了嗎?然後我死了又形成中陰身,然後中陰身再去投胎,那個不是我,那是誰啊?

我們剛才講過了,五蘊之身是生滅、無常、無我的,只要是因緣所生,都是無自性、是空的,所以誰在輪迴啊?是不是「我」在輪迴?沒有一個真實的我,那是什麼東西在輪迴?生滅、無常的相續而已,懂嗎?所謂的我,我們觀念裡面的我,就是五蘊的假合,色、受、想、行、識這五蘊,我們執五蘊之身為「我」,這個稱為身見。我們就進一步討論,這個我的身,到底是永恆存在的呢?還是死後就斷滅了?我們剛才也分析,這個五蘊是不是

真實存在的?不是啊!因為你去觀察,這個色身不是永恆存在的,因為它每一剎那都在改變,對不對?要不然怎麼會有生、老、病、死,如果我的色身不會改變,我應該生下來就是那個樣子,永遠不會變,因為不是生滅無常的。可是它從baby一直長到大,然後老,最後就死掉了,生老病死的過程,不是說明它是生滅無常的嗎?所以它是不是實有的?它不是真實存在的。

色身是這樣,剛才講感受也是。感受也是一直在改變,我一下歡喜、一下痛苦、一下悲傷,變來變去的,就是無常嘛。我生起歡喜,等一下就消失了,前一念我還很歡喜,後一念可能我又生氣了,表示它是生滅的,對不對?歡喜心生起來,它就消失、就滅了,痛苦生起來,消失、就滅了。所以任何的感受也是生滅的,它變來變去,變化無常,所以是生滅無常的,不是永恆存在的,所以這個受蘊也不是真實存在的。

想蘊也是。我東想西想的,一下想未來、一下想過去,現在想,馬上又過去了,念念不停留,念念不住,念念生滅,這一念起來就消失,起來就消失,不管你念的是什麼內容。你看每個念頭生起就消失,生起就消失,這說明什麼?生滅的嘛!我們的想蘊是生滅的,然後變來變去的,一下想這樣、一下想那樣,一下改變主意,一下又這樣、一下又那樣,就說明它是無常的,因為它會變化,就是無常的。永恆存在的不會變化,這樣子永遠都是這個樣子,不會改變,不生不滅的,叫做不是生滅的。可是你生起來就消失,那說明它不是不生不滅的;變來變去,表示它不是常,它是無常,才會一直變化。

所以我們一個一個來觀,不管是色蘊、受蘊、想蘊、 行蘊、識蘊,都發覺它是生滅、無常、無我的,我們以 為的「我」,就是五蘊的假合。我們一個一個觀,它都是

# 大乘百法明門論 第六講 根本煩惱②

生滅無常的,那有沒有一個真實的「我」存在?沒有啊!那是誰去輪迴了?五蘊生滅的相續,懂嗎?相續形成中陰身,相續投胎,相續又過了一輩子,又死掉了,都是五蘊生滅無常的相續相。沒有一個我去投胎,也沒有一個我死掉了,也沒有我形成中陰身、然後投胎,然後再形成一個我。這一世看是天道、還是人道、還是三惡道, 六道眾生也都是因緣和合而有的,懂嗎?眾生,就是眾緣和合而生,就說明它是因緣所生,是生滅、無常、無我的。所以一切眾生,只要是眾緣和合而生的,因緣而有的,都不是真實存在的,都是生滅、無常、無我的。

所以有沒有一個我在輪迴啊?沒有!只是五蘊生滅 無常的相續相。有沒有一個我在證果啊?證果是不是因 緣所生?是啊!一切想要修行證果的那個過程也是生滅 無常的相續,如是因、如是果,你種下解脫輪迴的因, 你就能夠證得解脫的果,也是因緣所生。

所以有沒有一個我證得阿羅漢啊?沒有一個真實的 我證阿羅漢,對不對?有沒有一個我在開悟啊?所謂的 開悟是什麼?明白這個道理叫開悟,不是有一個「我」 開悟了。「我」開悟了,就說明他沒有悟,為什麼?因為 他觀念裡面還有我,就表示他還是無明、顛倒、愚癡嘛! 怎麼可能開悟呢?開悟,悟到什麼?就是悟到無我的真 理,叫做開悟。明白我空、法空的道理,那個叫開悟, 明白一切法本來無我,真實證得了這個境界,無我的境 界,入了這個空性當中,如實了知,只要是因緣所生都 是無自性的。

所以我們修了半天,都在修「我」,對不對?我要勇猛精進、我要做功德、我要放生,我要布施、持戒、忍辱、精進、禪定、智慧、還有十波羅蜜,我要發菩提心、我要度眾生……統統錯了!

那你說都是因緣所生、無自性空的,都是假的,那 還要不要度啊?這樣說來說去,我也不是真實存在的, 眾生也不是真實存在的,眾緣和合而生嘛,什麼六度、 十波羅蜜,也都是因緣所生,也都不是真實存在的,那 我修行幹什麼?也沒有一個我在修,也沒有一個真實的 眾生可度,一切法門也都不是真實存在的,也都是因緣 所生法,那還要不要度?都假的!還要不要度?還要不 要修?一切修行也是如夢幻泡影,都是因緣所生,還要 不要修?也沒有一個我在修行,也沒有一個我在證果, 那我幹嘛這麼努力,根本沒有一個真實的我存在啊!

那你們看,佛菩薩那麼精進地往來生死六道當中來 度眾生,他們是在幹什麼?難道他們不明白這個無我的 道理嗎?如果他們明白無我的道理,幹嘛還那麼精進要 度那個根本不存在的眾生?菩提心都白發了,六度、十 波羅蜜都不可得,怎麼辦?

所以,要明白**中道實相**的道理非常重要,不然又落在現在講的邊見當中。一切眾生是落在有邊,執著一切法都是真實存在的,我是真實存在的,我的家人、我的事業、我的子女、還有我一輩子努力的房子、車子,對凡夫眾生來說,都是真實存在的,不然他幹嘛那麼拼命賺錢?拼命賺錢幹什麼?買房子、買車子啊,把家庭照顧好,事業飛黃騰達。

所以一般凡夫眾生會把一切因緣所生法,當作是真實存在的,因此他非常的執著。所以事業如果失敗了,也是要他的命,家庭破碎了,也是要他的命,子女不聽話,也是要他的命,為什麼會那麼要命呢?就是因為他把這一切都當作是真實存在的,我是實有的,一切法是實有的,我的家人、親朋好友,所有都是真實存在的,房子當然是真實存在,不然我不是住在裡面嗎?你怎麼

# 大乘百法明門論 第六講根本煩惱②

可以說房子的自性不可得呢?我就明明住得蠻好的,還 要看風水,風水也滿重要的。所以一切凡夫眾生是落在 有邊,把一切因緣所生法當作是真實存在的。

可是,一旦聽聞了空性的道理,就是我們剛才問各位的,都是假的,根本沒有「我」存在,一切眾生也不是真實存在的,那誰在修行?誰在證果?誰在度眾生呢?那反正都是假的,就不要了嘛!對不對?趕快去入涅槃,那個是小乘阿羅漢會做的事,就是著在空邊,他就直接入涅槃去了。破見思二惑,就可以證得涅槃,他直接就去入涅槃了,為什麼?眾生也不是真實存在的嘛,我也不是真實存在的,他也證到無我了,也明白一切眾生都是無我的,所以他就度長假去了。入涅槃就是度長假,因為時間很長很長,在那個定中什麼事都不做。所以我們說他落在寂滅邊,就是落在空邊。

那還沒有功夫證果的呢?也會落在空邊。有些修行人就會說:「反正都是假的,所以班也不要上了,都假的嘛!」然後生活就會變得非常的苦悶,因為他一切的鬥志、企圖心都沒有了,因為都假的,都是無我的,所以一切的努力都是白費的,他就不願意再做任何的努力。所以他的生活就變得非常消沉,意志也變得非常消沉,眾生都不是真實存在的,所以也不需要再去跟他們攀緣,沒有那個必要啦。所以他朋友愈來愈少,生活愈來愈孤單,意志愈來愈消沉,他就覺得人生很乏味。有一些修行人,聽了空性的道理,就變成這樣的結果,他覺得沒有什麼好努力的,到頭來也是一場空,對不對?都是不可得的嘛,所以都不需要了,這個我們就說他落在空邊。

那你說,菩薩為什麼那麼勇猛精進地來回六道?自 由來去六道來度眾生?六度裡面有精進度,它是非常重

要的,而且大乘的唯一善根就是精進。小乘的善根是無貪、無瞋、無癡,要走解脫的路線的,你可以做到的話,你就可以證阿羅漢果,什麼時候做到?就是明白無我的道理,因為貪、瞋、癡是由我執來的,你證到無我,自然沒有貪、瞋、癡。具足無貪、無瞋、無癡三善根,因此他可以解脫,證得小乘的涅槃。

但是大乘菩薩不走這樣的路線,他覺得自己解脫太 自私了,還有這麼多眾生在受苦,所以**菩薩唯一的善根就是精進**,勇猛精進度眾生。不是都假的,他幹嘛那麼 精進呢?就是因為他明白無我的道理,有了這個空性的 智慧,但是他又不會墮在空邊,他沒有邊見。他明白無 我的道理,所以他不會像凡夫眾生落在有邊,以為一切 法是真實存在的。因為他有空性的智慧,知道一切因緣 所生法自性是空的,所以眾生是如幻的,六道輪迴是如 幻的。

雖然證得空性的智慧,但是又不會落在空邊,而是由空中起無量的妙用,任運生起大悲心。因為他有空性的智慧,所以他視一切如幻,他就入如幻三昧——沒有一個真實的我在度,是如幻的我在度,然後度什麼?如幻的眾生,宣說一切如幻的法門,方便善巧的法門,發如幻的菩提心,勇猛精進地利益一切如幻的眾生。所以他就不會落在空邊,什麼事都不做,入涅槃度長假去了,菩薩不會做這種事。

所以他有空性的智慧,但是又勇猛精進利益眾生, 這個叫做「空而不空」。就是諸法實相,也就是中道實相, 要不落在兩邊,就是要「中」嘛!不落在斷常兩邊,或 者是空有兩邊,不落在邊見,所以他要行中道。這個中 道,就是明白諸法實相的道理,什麼是諸法實相的道理 呢?就是「空而不空」,第一個「空」,就說明他有空性 的智慧,知道一切因緣所生法,自性是空的,然後在這個空中再起妙有,那個就是「不空」。所以他是證到空,但是他不空,不空就是他能夠行一切菩薩的事業,他又明白一切是如幻的,因為他已經證到空了。但是他可以起無量的妙有,所以是「不空」。這個才是正確的。

如果修行人修到最後意志消沉,那個就是錯的,他 是落在空邊,自己不知道。然後他也不願意再去跟眾生 結緣,因為眾生都不是實有的,我幹嘛跟他結緣?會有 這種著空的現象,表示他沒有發菩提心,而且不明白真 正空性的道理,就是諸法實相、或者中道實相的道理, 他沒有真正明白「空而不空」的道理,所以他只見到空 這一邊,落在邊見。他不會去執一切為實有,但是他會 落在空這一邊,因此我們說他也沒有證得中道實相。

這個觀念非常重要,不然我們都會落在一邊,不管是哪一邊,都是錯的,都沒辦法真正的開悟成佛。當然,所謂的開悟成佛,不是真實有一個「我」開悟成佛,而是真正明白「空而不空」的道理,所以他不會著在一切的事相上面,然後又能任運生起大悲心,去度如幻的眾生,一切都是如幻的。所以他不會執著「有」這一邊,也不會墮在「空」那一邊。

所以正確的見地非常重要,有了正確的見地,我們的修行才不會在繞圈子,或者是一直遇到瓶頸,沒有辦法突破,那個就是見地的問題,沒有正知正見來作為引導。所以功夫再怎麼差都沒有關係,就怕知見上有錯誤。我們今天講的五種不正見,一定要把它斷除,這樣修行就很容易進步。

## 三、邪見

第三個是「邪見」。邪見也是有了身見之後,再進一步來討論因果等等的問題。它分成三個部分:

第一種邪見是「**撥無因果**」。認為沒有所謂的前因, 也沒有所謂的後果,這個就是「撥無因果」。這是屬於外 道的一種錯誤知見,它有兩種情況:

第一種情況,因為有一些外道,他多生累劫修無想 定。我們知道生前修無想定,死後就生無想天,入無想 天之後,他又投生在人間。轉生到人道之後,雖然他定 力還是很高,可是他沒有宿命通,所以他不能明白他無 想天之前到底是什麼樣的情況,因此在他的觀念裡面, 就認為我和世間這一切都是無因生。因為他是離開無想 天,然後投生到人道,當他生到人道的時候,一切世界 都已經形成了,所以他以為是無因生。這是一種情況。

另外一種情況,就是看到人死後並沒有中陰身去投胎。這是說,有一種外道他修到天眼通,他應該可以看到中陰身去投胎的情況,可是他天眼看到的,就是沒有中陰身去投胎啊,所以他就認為沒有前生後果,因此他才會撥無因果。

為什麼沒有中陰身呢?有幾種情況是沒有中陰身的:第一種,就是死後生在無想天,他是沒有經過中陰身的;生在無色天,也沒有中陰身;直接入涅槃,也沒有中陰身,直接就證得涅槃了,所以他沒有經過中陰身的階段。無色天,因為他沒有色身,當然就看不到中陰身。這一類的外道,因為他已經修到有天眼,可是他發覺人死了之後並沒有中陰身的存在,所以才會撥無因果。

這是第一種邪見,撥無因果有兩種情況。

第二種邪見,是所謂的「**撥無善性惡性**」。認為說 我不論是造善、還是造惡,都沒有一定的善惡,這就稱 為「撥無善性惡性」,這也是一種邪見。

為什麼會有這種邪見產生呢?這也是外道的邪見, 因為有些外道他修禪定,也是得了天眼通,我們知道修

# 大乘百法明門論 第六講 根本煩惱②

禪定就能夠發神通。他得了天眼通之後,他就看到有一位大施主,生前布施了一輩子,但是死後沒有好的果報,結果生在貧窮下賤的人家,所以他就得到一個結論:就是造善不一定有善果。你看那個布施一輩子的大施主,死後居然生在貧窮下賤的人家裡,可見善因沒有善果,造善業沒有善的果報。

另外,他又用天眼看到那個作惡多端的人,利用一些法術來消災,還有改變命運,因此他就認為造惡不一定有惡果,如同布施不一定有富貴的果報。所以他就認為:不論造善、還是造惡,都沒有一定的善惡。這是第二種邪見「撥無善性惡性」。

第三種邪見,就是「**撥無凡聖道果**」之事。這個就 是說,沒有所謂的轉凡成聖。不可能我修了半天,我就 可以成為聖人、或者證果。

佛法是認為眾生都可以成佛,對不對?不是只有釋 迦牟尼佛是佛,每一個眾生都能夠成佛,可是其他宗教 就不是這樣的見解,對不對?像天主教、基督教、回教, 他們修了半天,可以變成上帝還是阿拉嗎?不可以啊! 上帝只能夠有一個,我永遠都是上帝的子民,我不可能 藉由修練,然後我就變成上帝啊!我也不可能經由修 練,我就變成阿拉真神,因此就沒有什麼轉凡成聖這種 事情。所以它是一種外道的邪見,就是因為他們否認有 可以證成聖人、或者可以證得道果的事情,對這些宗派 來說,是不能夠存在的,這就是所謂的「撥無凡聖道果」。

以上所說的,是屬於天主教、基督教、回教的邪見, 但是印度當時還有很多其他的教派,他們也講究要修 行,可是因為他們的觀念錯了,所以他們雖然會從事一 些修行的事,但是會「非因計因」、「非果計果」,而產生 了另外的邪見,這就是我們接下來要介紹的第四個「見

取見」,還有第五個「戒禁取見」,這也是外道修的。四、見取見

第四個,見取見。什麼是「見取見」呢?就像有些外道,他們各自堅持自己的主張是最殊勝的,依他們所主張的方式來修行的話,就一定能夠清淨業障、能夠解脫、能夠證得涅槃。可是事實上,他們外道的那些修行方法,並不能夠真正的達到解脫、證得涅槃、或者是清淨業障,並不能達到這樣的果報,這個就是「非果計果」。不能夠得這樣的果,卻顛倒的以為可以得到這樣的果,就稱為「非果計果」。

這種見解是依主觀的見解來的,因此就稱為「見取見」。為什麼叫見取見呢?就是依「我見」而「執取」的見解,所以叫做「見取」見。第一個「見」,就是我見;「取」就是執取;第二個「見」,就是見解的意思。依我見而執取的見解,就叫做見取見。

主觀的成見,就是認為那個是對的,可是其實是錯的,並不能達到那樣的結果。各宗各派都是堅持執著他自己的見解,認為是最好的、最殊勝的,誰都不服誰,因此就會產生很多鬥爭,然後互相爭論,都想把對方比下去,一切的爭論就是這樣開始的,這就是見取見的後果。

## 五、戒禁取見

第五個,戒禁取見。什麼是「戒禁取見」呢?這又 是另外一種外道的修行方法,就是種種的苦行,或者是 很奇怪的戒律。

有一些印度外道,你現在去印度還看得到,像「塗灰外道」,就是全身赤裸、塗滿了灰,而且從來不洗澡,然後在那邊靜坐,那個叫塗灰外道。有的外道是學牛吃草的,因為他看牛吃草,結果死後生天,所以他就學牛

# 大乘百法明門論 第六講根本煩惱②

吃草;狗狗喜歡吃便便,他就學狗狗吃便便;還有一種 是拔自己頭髮的,他們不用剃刀,他們拔自己頭髮。

像耆納教也是,他們嚴禁殺生,戒律比我們還嚴格。 為什麼不用剃刀剃頭髮呢?因為會殺死很多頭髮上的不 管是細菌也好、寄生蟲也好。因為他們很少洗澡,可能 有很多蝨子、還是寄生蟲,為了不傷害頭髮裡面的眾生, 就用拔的,這樣就不會殺生了。他們嚴格吃素,絕對不 吃肉,每一口要吃進嘴裡的東西,都先要用手抓一把, 檢查裡面還有沒有活著的蟲子、還是什麼。還有只吃根 莖類的植物,有些蔬菜也是不吃的,因為如果吃那種蔬 菜,也會傷害眾生,就是嚴格遵守種種的戒律,就是我 們現在講的這些,絕對不可以犯。如果你是耆納教徒, 就有哪些、哪些戒律是不可以犯的,那這些事情是絕對 不可以做的。

耆納教也有一部分是類似苦行,他們不坐車的,就 一直走。因為他們認為一直行走,如果走到身心非常疲 累,這樣就可以累到沒辦法動念頭了,懂嗎?妄想自然 息滅,所以他們認為走路就是一種修行,走到連打妄想 的力氣都沒有了,就入定啦!因為沒有力氣了,胡思亂 想也要能量啊。

其實我們每天的能量,大部分都是耗在胡思亂想, 懂嗎?為什麼晚上好累啊,就是因為你胡思亂想太多了。如果我們是在定境當中去做工,行住坐臥都在定中, 你可以吃很少東西,甚至幾天不吃都還有能量作工。我 們每天吃三餐到五餐,因為還有下午茶、宵夜等等,可 是還是很累,為什麼?就是打妄想來的。所以耆納教的 方法很好,就是一直走、一直走,走到累癱了,身體累 了、心也累了,就沒有妄想了。那死亡呢?自然走向死 亡。他們一旦決定說什麼時候要死了,就遠離人群,一

個人孤獨的走到沒有人的地方,然後讓他自然地死亡, 孤獨寂寞地走完人生最後一程,因為他們認為這種死亡 是最自然的方式。

這就是講到印度當時有很多外道,有拔頭髮的,薰自己鼻子的,還有睡在釘床上的,用火烤,故意站在太陽底下曬,還要做種種的瑜珈動作,像什麼金雞獨立,一隻腳勾起來不能動等等的,這也是一種修練的方式,反正就是無奇不有、千奇百怪。他們為什麼要這麼做呢?因為他們認為遵循這些規矩、禁忌、或者戒律,死後才能夠生天,才能夠消業障,或者才能夠得清淨的涅槃。但是,事實是不是真的就能夠死後生天?是不是真的就能夠消業障,得到清淨的涅槃呢?可不可以?沒辦法。所以遵守這些戒律、或者禁忌,並不能真正的生天、消業障、或者是得涅槃,他們誤以為可以。這種情況,我們就稱為「戒禁取見」。

大部分這種修行的方式,只是沒有任何利益的苦行,也不能達到他們期望的目標,這個就稱為「非因計因」。意思就是說,這些苦行的方式並不是生天的因,不是消業障的因,不是得涅槃的因,可是他們以為是這些的因,所以叫做「非因計因」。那這種錯誤的見解,就稱為「戒禁取見」。

戒禁,就是遵守種種的戒律、或者是禁忌,叫做「戒禁」。執取種種的戒律或禁忌,以為是達到種種目標的因,可是卻不能夠真正達到那樣的目標,這個就稱為「戒禁取見」。

還有另外一類的外道,把修無想定,誤認為是入涅槃的正道,這個就是「**非道計道**」的戒禁取見。就是他以為證得無想定,把一切的想心所都滅了之後,他以為那個境界就是涅槃,可是不是,所以他是「非道計道」

# 大乘百法明門論 第六講根本煩惱②

——非涅槃之道,以為是涅槃之道。其實他入的是無想 定而已,並不是真的入涅槃,這也是戒禁取見的一種。

所有修行內道、外道,如果講到持戒這件事的話, 只有佛法的戒律才能夠真正的達到解脫這樣的目標。你 想要真正的解脫三界,證得真正的涅槃,只有遵守佛法 的戒律才可以做到,其他外道,不管你說得出來的什麼 戒律、還是禁忌,就算你嚴格持守,也沒有辦法真正解 脫,或者是證得真正的涅槃。

持守五戒十善,我們知道至少有人天果報,進一步可以證得涅槃、解脫,甚至可以開悟成佛,都沒有問題。 這個才是真正的因,解脫的因、證果的因、入涅槃的因, 只有遵守佛法的戒律,才是真正的因、正確的因,否則 就是戒禁取見。

以上我們說的這五種不正見,都是對於真正的道理 不明白,才會產生顛倒錯誤的見解。這些顛倒錯誤的見 解會染污我們的智慧,就是起了邪知邪見,所以它不是 真正的智慧,是錯誤的知見,引發的是惡慧、邪慧。錯 誤的知見,它只會染污我們的智慧,讓我們把邪的當作 是正的,又把正的當作是邪的,這個就稱為惡見,或者 是惡慧。

那會有什麼樣的結果呢?就會障礙正見的生起,還會招感一切的苦果。努力修了半天,結果是苦上加苦。就像那些修苦行的外道,修的時候很苦,他以為會有好的結果,可是沒有。活的時候修得很苦,死了之後還是一樣受輪迴的苦,所以是苦上加苦,並沒有辦法解脫輪迴的苦,這就是錯誤知見所引發的過患。

我們已經把六種根本煩惱都介紹完了,昨天介紹的 貪、瞋、癡、慢、疑,今天介紹第六個——惡見。這六 種煩惱如果藉由修行,要怎麼樣修?什麼時候斷哪一

個?什麼時候可以證果?所以我們接下來,就要介紹這 六個根本煩惱跟我們修行證果有什麼關係。

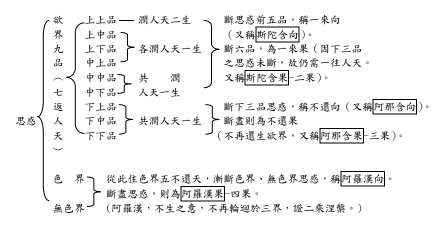
我們昨天講的貪、瞋、癡、慢、疑,是屬於思惑。 所謂思惑,就是面對境界的時候,因為不明白道理,不 明白事實的真相,所以在面對境界的時後,就會迷於世 間的事。我們昨天說有現象界、有本體界,還記得嗎? 一個洣事,一個洣理。面對境界的時候,洣於世間的事 相,這個我們就稱為「思惑」,這個是比較難斷的。因為 我們六根面對六塵境界,馬上就引發會、瞋、癡了嘛, 除非你有修止觀、還是四念住等等的法門,要不然一般 眼見色,馬上就產牛貪瞋癡了嘛,我看到喜歡的,馬上 貪就生起了,不喜歡的,瞋就生起了,沒有喜不喜歡的, 就是愚癡。因為當下不明白,你眼見色,眼識九緣生, 它是因緣所生,然後你不會著在種種的色相上面,你當 下如果沒有這個智慧的觀照,一看就會產生貪著了嘛。

今天講的見惑就比較容易斷,因為它是思想上的錯 誤而已,你只要有正知見就轉了嘛。它是由第六意識分 別來的,聽聞了邪教、邪分別,就是外道的一些邪教的 理論,然後產生了邪分別。你只要聽聞正法,就全部轉 過來了,所以它是比較容易斷的。因為它只是分別來的, 所以它是迷於理。

「理」就是我們剛才講的,那個「空而不空」的道 理,你如果明白中道實相的話,這五種不正確的惡見, 馬上就沒有了。或者你明白無我的道理,就破身見。邊 見是由身見來的,對不對?你明白無我的道理,你就不 會落在邊見。也沒有邪見,後面的見取見、戒禁取見也 沒有了,因為你遵守的是佛法的戒律,所以也不會非因 計因、非果計果,也不會非道計道,這種事情都不會發 生了,所以它是比較容易斷的。

什麼時候斷呢?我們就要看那張表了

斷惑證真 (四向、四果) 見惑——斷見惑即證初果須陀洹,當潤人天七番生死。



我們看「斷惑證真」,就是什麼時候證四向、什麼時 候證四果的一個過程。

初果的時候斷見惑。見惑就是我們今天講的身見、 邊見、邪見、見取見、戒禁取見,是遇到境界的時候, 因為迷於真理所產生的分別,這個是比較容易斷的。

你什麼時候斷見惑,什麼時候就證初果。小乘的初 果,也叫做「須陀洹果」。所以小乘的初果就已經沒有這 五種不正見了,為什麼?因為他已經斷除第一個——身 見,就是「薩迦耶見」,所以在初果羅漢的觀念裡面,這 個「我」只是五蘊的假合,不是真實存在的,在他的觀 念裡面,已經沒有我的色身、我的感想、我的感受……, 念念都是生滅、無常、無我的。所以他沒有身見,沒有 身見,當然就沒有邊見,因為邊見、邪見是由身見來的。 你身見破除的話,邊見跟邪見自然破除。後面兩個不正 見,你只要聽聞佛法的正知見就沒有了,因為見取見跟

戒禁取見是外道才有的。

一旦證得初果,你就永遠不會墮惡趣,如果你這一 世繼續地精進,修四念處、或者種種解脫的法門,再努 力地破思惑的話,這一世就可以證四果阿羅漢。可是如 果你懈怠、放逸,沒有很精進的話,也沒有關係,就是 最多七返生死,也可以證阿羅漢果。

那怎麼證的?我們就接下來看思惑。

首先斷的一定是見惑,因為它比較容易斷,它是分別來的。初果斷了見惑之後,如果他這一生沒有繼續證到四果阿羅漢,他就必須要天上人間七番生死,那是什麼樣的一個過程呢?我們就看思惑。

所謂的思惑,就是貪、瞋、癡、慢、疑。它有分欲界九品、色界三十六品、無色界三十六品,一共是八十一品的思惑,詳細的內容我們不用記,我們只要了解到什麼時候證二果、什麼時候證三果、什麼時候證四果,這樣就可以了。欲界有九品,就跟往生西方的九品蓮花是一樣的,就是上上品、上中品、上下品。中上品、中中品、中下品。下上品、下中品、下下品,一共九品。

所謂的「七番生死」是什麼意思呢?就是上上品,需要潤人天二生。就是說你還要到人天生死兩生,就是前面的兩世是在做什麼呢?他在斷欲界上上品的思惑。接下來,繼續上中品、上下品、中上品,各潤人天一生,這樣就過了幾生去了啊?五輩子過去了。然後再接下來,中中品、中下品,共潤人天一生,講到這邊一共是六生。

你斷思惑前五品,我們稱為「一來向」,又稱「斯陀 含向」;斷六品,就稱「一來果」,或稱為「斯陀含果」。 為什麼稱為一來果呢?因為還有下三品的思惑還沒有 斷,就是還需要再一往來於人天,來斷後面三個,就是 下三品的思惑,所以稱為「一來」。

斷下三品的思惑需要一生,能夠斷下三品的思惑, 就稱為「不還向」。等到完全斷盡下三品的思惑,我們就 稱為「不還果」,這是三果。

剛才「一來果」是二果,這個「不還果」是三果, 又稱為「阿那含果」。

為什麼稱為「不還」呢?就是你證得三果,就不再還生欲界,不管是人、還是天,都不會再來欲界受生了,所以稱為不還果。那三果阿羅漢到哪裡去了呢?他就到五不還天去了。所以我們說「五不還天」是三果聖人的去處,他不會再到欲界人天來受生,但是他還沒有證四果阿羅漢。四禪一共有九天,有一天叫做五不還天,它是三果聖者所居住的地方。

他到五不還天做什麼呢?就漸漸地斷色界、還有無 色界的思惑。漸斷的過程,稱為「阿羅漢向」。等到他斷 盡了色界、無色界的思惑的時候,就稱為「阿羅漢果」。

阿羅漢果的意思,就是不生的意思,就是已經證得 二乘的涅槃,不再輪迴三界。不生三界的意思,就是不 再來三界輪迴了,就能夠暫時入涅槃,暫時的解脫三界。

這個就是怎麼樣證得四向四果的過程,這個見思二 惑什麼時候斷,證初果、二果、三果、還是四果的一個 斷證的過程。

我們把見、思二惑講完了。所以我們知道,斷見惑 可以證初果,斷見思二惑,可以證阿羅漢果,這是小乘 的果位。大乘來說,還要繼續地破塵沙惑、還有四十一 品無明,才能夠究竟圓滿成佛,這是小乘聖者所沒有辦 法做到的。他們只能破見思二惑,但是塵沙和無明,小 乘還有,所以我們才會說小乘人沒有明心見性,就是因 為他的塵沙、無明還在,他只能夠破見思惑,暫時入涅

槃,暫時解脫三界這樣子而已。

我們今天就講到這裡,明天開始我們就講「隨煩 惱」,有二十個隨煩惱。

我們迴向:願以此功德,普及於一切,我等與眾生, 皆共成佛道。 大乘百法明門論 第七講 小隨煩惱

大乘百法明門論 第七講 小隨煩惱

各位居士大德!阿彌陀佛!

「心所有法」的第五類,是二十種「隨煩惱」。

為什麼稱為「隨煩惱」呢?因為它是隨著根本煩惱 來的,所以稱為隨煩惱。這個隨煩惱又會因為隨著生起 煩惱的方式不同,而有大、中、小的差別,有大隨煩惱、 中隨煩惱、小隨煩惱。

小隨煩惱一共有十個,它都是個別現起的,所以它 的範圍最小。個別現起的意思,就是有了這個、沒有那 個,不會同時生起,所以它的範圍最小。

中隨煩惱,它是同時現起的。只要你有不善心生起,就是說你有不好的念頭生起,裡面就同時有無慚、無愧。中隨煩惱只有兩個,就是無慚、無愧。就是說一個人沒有羞恥心、沒有慚愧心才會造惡,所以起心動念都是不好的念頭。只要你有惡的心念生起來的話,這裡面就一定同時有無慚、無愧。所以我們就知道,中隨煩惱的範圍又比小隨煩惱還要再更擴大,因為小隨是個別現起的,有了這個、就沒有那個,可是中隨煩惱它是同時現起。只要是惡心,不好的心念生起的時候,就一定同時伴隨無慚、無愧。

大隨煩惱它的範圍就更大了,它不但同時可以現起 好幾個,而且它還跟第七識的四惑相應,還記得嗎?第 七識叫做末那識,末那翻成染污意。染污的意思,就是 恆常與四惑相應,哪四惑呢?我愛(我貪)、我見、我癡、 我慢。染污意,那個「意」,就是恆審思量的意思,恆, 就是說它從來沒有間斷過,所以第七識恆審思量,執八

識見分為我,而且恆常與這四惑相應。所以我們就知道 為什麼第七識是我執的來源,就是因為恆常、從來沒有 間斷過,念念都有我貪、我癡、我見、我慢。

所謂的大隨煩惱就是跟這四惑相應,所以我們就知道大隨煩惱它是最難斷的,為什麼?它跟我們生命一起來的,你天生下來就有。所謂的劣根性是與生俱來的,而且恆常與第七識的四惑相應,因此它的範圍最廣,而且它可以同時現起好幾個。所以我們就給它一個名稱,叫做『大隨煩惱』,因為它的範圍是最廣的。

我們今天先介紹小隨煩惱,一共有十個。

### 一、忿

第一個是「忿」。忿,就是忿怒的意思,就是一種忿 忿不平的心理。

它是怎麼產生的呢?就是對於現前的情況不滿意, 當下、現前碰到什麼事情,你的心裡就產生不滿的情緒, 那個就叫做忿怒。可能在任何情況之下發生,只要有境 界現前,能引發你那個不滿的情緒,那個就叫做忿怒。

譬如說你在看電視的時候,前一陣子不是有什麼暴動,然後去鎮壓,很多人看了就說:「怎麼可以這樣子!」看到一些比較血腥的畫面,或者是感覺比較不人道的畫面,他心中就會湧起那一股氣,就叫做忿怒。所以他就開始批評,或者發表他的意見,這所有的身、口、意業,就是因為這一念的忿而造下的,這就是忿怒。

或者是跟人家意見不相合的時候,講到最後快翻臉,為什麼?就是因為他那個忿怒的情緒已經產生了。 或者是父母在教導小孩的時候,也常常會有忿怒嘛,對 不對?「跟你講了多少遍了,你就是不聽!」那個也是 忿怒。反正眼前當下的那個境界現前,你產生忿忿不平 的心理,那個就是忿怒,這個是因為有境界來的時候。

### 大乘百法明門論 第七講 小隨煩惱

可是有時候是沒有境界,你心裡面就是莫名奇妙, 說不出來的,就是感覺很煩悶,一肚子埋怨,然後看這 個不順眼、看那個不順心,對什麼都不耐煩。有的人剛 起床就會這樣,這個叫床頭氣兒。他一醒過來就是莫名 奇妙,心情不好,這個時候人家跟他講話,他也不耐煩, 那個就是他心裡面已經有忿怒產生了,忿的情緒已經在 心裡面了。

所以不管有沒有境界現前,當下那個忿怒的心理生 起來的時候,就是忿忿不平。或者不滿的情緒,或者討 厭、排斥,不喜歡、不滿意、看不順眼、不順心,那些 情緒都是屬於忿怒。這是第一個,說明你當下的心情。 二、恨

如果這個忿怒的情緒一直沒有辦法平復的話,就是 事情雖然過去了,但是你的心沒有過去,你還是一直記 在心裡面,這個就是到第二個階段了,就是「恨」的階 段,就是你已經懷恨在心了。

譬如昨天吵一架,吵完就沒事了,可是你還一直記恨在心裡面,我們常常說那個人會記仇、會記恨喔,那個「恨」就是我們現在講的第二個,就是怨恨。就是事情雖然過去了,但是他的怒氣並沒有消,繼續留在心裡面,它就會形成一種怨恨,那股怨恨的心。

### 三、惱

如果這個情緒還一直沒有辦法釋懷的話,久久不能 釋懷,不管是對某個人、或某件事情,如果一直懷恨在 心,或者一直耿耿於懷的話,就是只要讓他一想到這個 人,一想到曾經發生的那件事情,他就身心熱惱起來, 這就進入第三個階段,就是「惱」。惱,就是熱惱,會讓 我們的身心熱惱起來。

所以我們就知道,忿、恨、惱是有程度上的差別。

眼前的那個暫時不滿意,那個是「忿」而已;可是事後還依然懷恨在心,就已經進入「恨」的階段;每每想起身心熱惱,那個就進入「惱」的階段。所以經常忿、恨、惱的話,就容易高血壓,還有關節發炎,反正一般身體上有任何疼痛的現象,一般都是跟忿、恨、惱有關,就是瞋恚的果報,忿、恨、惱是跟瞋相應的。

我們剛才說為什麼叫做「隨煩惱」,因為它是跟隨根本煩惱來的,忿、恨、惱都是隨著根本煩惱的「瞋」來的,所以忿、恨、惱都是屬於瞋恚的一分。

瞋恚的果報就是痛,只要你身體有任何的疼痛,那個就是瞋恚的果報,或者是忿、恨、惱果報現前了。關節炎就是痛嘛,關節痛,關節發炎;高血壓就是頭暈、頭痛。嚴重一點的,如果本來就有高血壓,忿、恨、惱一現前,身心一熱惱,怎麼樣?就中風了。很多人是因為高血壓之後中風的,所以中風也是從長時間的忿、恨、惱累積出來的,一旦碰到什麼事情,讓他那股氣又冒上來的時候,直衝腦門就塞住了,就形成中風。

還有,各種癌症也是長時間的累積,什麼的累積? 忿、恨、惱情緒的累積,容易得種種的癌症。癌症雖然 有病理上的原因,但是以情緒來說,就是說他長時間忿 怒沒有消失,常常懷恨在心,恨意也沒有消失,經常一 想到就身心熱惱,不管是曾經覺得自己受委屈、還是曾 經結過什麼怨結,他就是久久放在心裡面,就一直記恨, 形成長時間的怨結,一直打結、一直打結,就形成癌症。

所以癌症其實它真正心理上的原因,是長時間的鬱悶、鬱結所得的結果。如果我們想要幫助癌症病人,除了應該吃的藥、應該做的化療之外,就是儘量讓他開心,跟他談心,看看他心中有什麼怨結是沒有打開的,我們儘量讓他心中的怨結一個一個化開,他的病情就會很快

## 大乘百法明門論 第七講 小隨煩惱

地好轉。他就不會這邊塞住、那邊塞住,氣血長時間鬱結,就是氣血運行不順暢,所以就會這邊累積、那邊累積,長時間就會形成癌症。看它累積在五臟六腑的哪一個部分,它就會形成那個癌症。這就說明他長時間的忿恨惱的情緒,累積在身體的那一個部分,不同的部位,也是不同的忿恨惱的情緒所打的怨結在那邊。

所以我們就嘗試,看能不能幫他打開他心中長時間 累積下來的怨結,他如果能夠一個一個把它解開,他的 癌症就能夠很快地好起來,這個才是真正的病根。佛法 說「一切唯心造」,《楞嚴經》也說:「心能轉物,即同如 來」。你如果能夠明白一切因緣所生法,都是生滅無常, 自性是空的,你就能夠真正的從心裡面打開這些怨結。

我們說忿、恨、惱都是瞋恚的一分,所以經常忿、 恨、惱的話,一定會障礙慈心的生起,這就是前面講過 的「瞋心障慈害障悲」。忿、恨、惱都是跟瞋恚心相應的, 所以它也會障礙我們的慈心沒有辦法生起。

經常忿恨惱的結果,就一定是造下很多身口意的惡 業,那將來無量無邊的大苦也是要自己受。

那怎麼對治呢?除了要深信業果的道理之外,也是 要多多思惟空性的道理。就是當你忿恨惱生起來的時候,馬上觀生滅。我這股氣上來的時候,看著它,它就 消失了,等一下要又想到什麼不開心的事情,再看著它, 它又消失了。看它生起、看它消失,這說明什麼呢?生 滅的、無常啊!所以忿恨惱的情緒是不可得。

如果再能夠發菩提心就更好了!就是當你忿恨惱生 起的時候,怎麼發?現在大家都很會發了,把一切眾生 的忿恨惱都在我身上成熟,希望一切眾生都能夠遠離忿 恨惱的情緒,可以這樣子來發心。我們講瞋心的部分也 說過,這樣消業障最快,累積功德最快,你也可以把本

來忿恨惱的情緒,轉為菩提心的力量,所以菩提心的功 德很快就能夠生起,也能夠幫我們消除過去無量劫以來 忿恨惱的業障。

而且同時還能夠見空性,因為當下你明白忿恨惱的 自性不可得的,就能夠進一步去體悟空性的道理,早一 點證到無我。所以,這樣子我們就不怕發脾氣了嘛,發 脾氣搞不好當下就契入空性也說不定,或者是又可以繼 續增長我們的菩提心。

當然,希望能夠有一天做到最好是不要發脾氣,就是修行人要永遠保持平安喜樂的心。所以一覺得自己在鬧情緒,好像想要發脾氣,就是有那種煩悶的情緒開始生起的時候,就要趕快讓它 stop,不要讓它進入恨、惱,因為身心熱惱就已經很嚴重了。

所以那個有很強的止觀力量的人,就是他那個覺照的功夫很強的時候,他會很明白他當下每一個情緒到底是什麼樣的情緒。有的人是他悶悶的,可是他不知道,人家跟他說什麼他都不耐煩,他也不知道他已經開始忿怒了,所以他的抗壓點變得很低,就是一點點事情他就爆發,人家說:「奇怪!他為什麼脾氣這麼壞?」其實他平常就忿怒填膺了,懂嗎?平常他的心情就不是喜樂的,可是他自己不知道,整天煩煩惱惱的,可是他也不知道為什麼自己脾氣不好。

可是修行人因為他的覺照力很強的關係,所以有一點心情不好的時候就馬上轉。真正修行人是不太會鬧情緒的,如果功夫好的話。所以自己功夫好不好,就看自己還會不會無緣無故鬧情緒。那個沒事情會鬧情緒的,不管有沒有人招惹他,他就是心情不好,那個就表示他功夫有進步的空間。

那我們怎麼練習呢?就是你開始覺得心情不好的時

## 大乘百法明門論 第七講 小隨煩惱

候,趕快修慈心觀也好、發菩提心也好、還是觀煩惱的 自性也是空的,都可以,就是要趕快把那個煩悶的心情 轉成喜樂,讓自己慈心充滿,你才可以讓周遭也充滿慈 心,將你的慈心擴展到你周遭的環境,使你的家都是慈 悲的磁場,懂嗎?就是要從你的心開始散發慈悲的力量。

所以我們每一天都要檢查自己的心是不是充滿了慈悲、喜樂的力量,因為只有當你喜樂的時候,你心情好的時候,才會希望別人也心情好。你自己都很煩惱,你看到誰都很不耐煩,你怎麼可能說我希望你快樂?我自己都不快樂,我怎麼幫你除苦?我都苦得不得了,哪有心情給人家快樂?所以我們想要讓自己的慈悲心生起,就要常常讓自己的心情是一種充滿慈悲的力量,所以你自然就會很關心你周遭的人,他們自然能夠感染到你的歡喜心,那他們也會變得歡喜。你也是真正關心他們的痛苦,然後想辦法用佛法的智慧來幫他除苦。

所以修行人就是要有高度的警覺,當自己有一點不愉快的情緒產生的時候,就要趕快把它調和,千萬不要讓它進入恨、還是惱,因為那都是長時間的累積。忿只是眼前、當下不滿的情緒,所以它是比較容易處理的,因為它很輕微,所以那個不滿意很快就可以調過來。可是當它形成仇恨的時候,就比較難了,對不對?就是忿怒一直沒有消,情緒一直累積累積、醞釀醞釀,一直到懷恨,形成怨結、身心熱惱,那就很嚴重了,也就比較難解決。所以我們希望在一開始情緒產生的時候,就把它擺平,然後讓自己的心轉念,轉成喜樂、慈悲。然後經常練習發菩提心,心情不好的時候就發菩提心,希望一切眾生的不開心都在我身上成熟,我希望一切眾生都很開心,這樣很快自己就開心起來了,然後真正的可以讓別人開心,所以發菩提心真的是一個很好的辦法!

### 四、覆

第四個就是「覆」。覆,就是蓋覆。就是當自己犯了錯、或者破了戒、造了業之後,把它蓋覆起來,不要讓別人發現,這樣的一個心理叫做「覆」,就是覆藏。自己做錯了事情,儘量的遮掩,造了業,儘量不要讓人家發現,破了戒也不敢吭氣。

那他為什麼要這樣遮遮掩掩的,這樣蓋覆自己的罪性呢?害怕嘛,怕什麼?怕因此失去了名聞、利養、恭敬,還是什麼地位、權利,所以他就用這種覆藏的心來蓋覆他的罪性。

可是他這樣子把它覆蓋起來,不讓人家發現,是真的就沒事了嗎?不是吧,應該更嚴重吧!不是蓋起來就沒事了,為什麼更嚴重呢?因為他經常蓋覆自己的罪性,只會讓自己的罪性愈來愈增加,每天都在蓋覆自己的罪業,罪業只會像滾雪球一樣愈滾愈大,為什麼?因為他一犯了錯,一破了戒、或者造了業,他就把它遮掩起來,這樣的罪性是不是一直一直在增長?自己的習氣、業力也不斷不斷一直在增長,所以它不但不會沒事,而且這樣子遮蓋的結果,只會讓我們的罪性愈來愈增加。我們就是從事修行的話,也不容易進步,為什麼?因為一犯了錯,你就用覆藏的方法,所以你就不會很認真的反省,然後改過。

所以,為什麼會用這種方式來處理呢?就是因為他不明白業果的道理,因為愚癡,所以覆是跟根本煩惱「癡」相應的。為什麼是愚癡呢?因為最笨的人,才會用這種最笨的辦法。因為他愚癡到以為可以用覆藏的方式就沒事,可是事實上不是,為什麼呢?因為他造的所有的業都要受報,不會因為他覆藏,然後就不要報,所以他是不明白業果的道理,他才會用這種覆藏的方式來處理。

#### 大乘百法明門論 第七講 小隨煩惱

像小朋友偷拿東西,你問他說:「這個東西是不是你拿的?」他一定打死都不承認,對不對?那就是一種覆藏的心。他為什麼不敢承認?他承認就完蛋了,對不對?不是挨罵、就是挨打,所以他就嚇得不敢承認。可是那個偷盜的種子已經種下去,而且業也造了,將來還是要受報。有些人為什麼要覆藏?就是他怕人家責備,怕人家知道的話,可能就會責備他、或者埋怨他,所以他也不敢講、也不願意講。可是我們知道,不講的話也是會受到果報的。

所以最好的方式是什麼呢?就是佛法講的「**發露懺悔**」,它才是最好的方式。一旦犯了錯、造了業,勇於在大眾前面公開承認:「這個事情就是我做的!」這樣就不需要覆藏,這個是需要很大的勇氣,但是這種人他消業障最快、修行最快速,為什麼?他一承認自己的錯,他就馬上改啦。而且因為他有懺悔,就能夠消業障,是不是比覆藏要聰明多了?有智慧多了?所以最笨的人才用覆藏的。

所以我們才會說,用覆藏的方式其實是跟愚癡相應。它會讓我們的身心永遠處在不安穩的狀態。如果你 覆藏的話,又怕人家發現,哪一天被發現了,你可能又 要說更多的騙話來圓謊,因為你還是不願意承認自己的 錯誤。所以覆藏之後,他的心其實是不安的,因為不但 怕人家發現,萬一被人家發現,他又要講更多的謊話。 而且,人基本上還是有慚愧心的,所以每當夜深人靜的 時候,他的良心就發現了,他曾經做過的那些錯事,就 會使他心中充滿無限的懊悔,良心不安。

修定的時候,以前曾經做過的壞事情,也全部都會 自動冒出來,因為過去所造的那些惡業並沒有消失,它 全部都回薰到第八識,成為業力的種子,對不對?所以

當你修定的時候,那些習氣、業力的種子會爆發,所有年少輕狂,還是曾經做過的那些見不得人、還是不可告人的事情,就會自動湧上心頭,這個時候心中也是充滿悔恨,也會讓身心不安,障礙得定。

一般造業都是糊里糊塗的時候,頭腦不清楚的狀況 之下做了很多的錯事、說了很多錯話,所以當你頭腦比 較清楚的時候才會後悔說,為什麼我昨天會那樣子說 他?為什麼我昨天會做那一件事?它實在是錯的很離 譜!所以當我們頭腦比較清楚的時候,也會心中充滿了 無限的悔恨。所以這些覆藏的結果,就會讓我們身心處 在不安穩的狀態,當然也會造下更多的惡業,因為你不 會改嘛,所以你就會一直犯同樣的錯。原來破的戒,因 為你沒有發露懺悔,也沒有想要改過的決心,所以原來 會做的錯事,你還會依然做,依然錯,原來會破的戒, 你還是會繼續地破,原來造的惡業,也會繼續地造,只 會讓惡性不斷不斷地增加的原因就在這裡,因為你沒有 改過,沒有修正自己的心理行為。

所以要如何對治覆藏的心理呢?最好的方法,第一個,就是發露懺悔,這樣消業障最快;第二個,就是趕快修正自己錯誤的心理行為,就是身、口、意要趕快的修正,這樣修行成就最快,這個才是最好的辦法,最明智之舉。

我們修行人的心應該像皎潔的明月一樣,八月十五的月亮,又大又圓,應該是這樣,沒有任何的雲霧來遮障。這皎潔的明月,就是比喻我們自性的光明;那個雲霧,就比喻被覆藏的罪惡。我們愈覆藏,雲層愈厚,那個雲霧愈厚,就愈會去遮障那一輪皎潔的明月。所以只有不覆藏罪惡,把這些染污的習氣都去掉,我們自性的光明才可能顯露出來,就是明心見性才比較快,所以我

#### 大乘百法明門論 第七講 小隨煩惱

們才會說趕快修正自己的身、口、意,這樣才成就最快。 五、誰

第五個是「誑」。誑,就是欺誑。就是用各種欺騙別 人的方式來謀取金錢,或者其他種種的利益。

為了要獲得各種利益,他可能必須要整天動腦筋,籌劃怎麼來進行詐騙的事情,所以他所用的方式一定都是不正當的、不合法的、不道德的。譬如說:怎麼用貪污的方法來謀取金錢;或者是包庇非法;或者是詐財;做生意的人,就打不實的廣告;或者是偷工減料,就是想盡種種的辦法來謀取金錢。像這樣的謀生方式,就叫做「邪命」。不是正命過活,不是正當的職業,我們稱為邪命。

他為什麼敢這樣做呢?就是因為不明白業果的道理,所以才會處心積慮的利用各種計謀來行詐騙的事情。他不知道這樣子會有什麼樣的果報,所以他才敢這麼做。可是這樣的結果會怎麼樣呢?他如果整天都是這樣子動腦筋,心思詭詐,動腦筋賺錢的話,他只是在增長自己的貪欲。那他這樣動腦筋賺錢,以業果來看,是不是真正的就可以獲利呢?可能現實上,他也許因為動那個歪腦筋,然後賺了不少錢,但是那個錢有沒有什麼果報啊?就會哪一天破財,或者是碰到什麼樣的事情,讓他的財都留不住,因為他是不正當的造了惡業,然後去賺到那個錢,所以那個錢也不是真正的獲利,只是造業去謀取的。以業果來講的話,可能將來還要加倍奉還,所以是得不償失的。所以我們才會說,他不明白業果的道理,才會這麼做。

那這個「誑」,應該跟什麼煩惱相應啊?這樣聽下來,他不斷不斷想賺錢是什麼?貪嘛!對不對?所以它是貪的一分,是跟根本煩惱「貪」相應的。因為他要謀

取金錢,不擇手段,用盡各種的計謀來謀取錢財,所以是貪欲,只是在增長自己的貪。所以他每天在動歪腦筋怎麼樣去賺錢的時候,每一念種下的都是貪欲的種子,造下貪的意業。只是這樣動腦筋而已,就已經種下貪的意業了;然後還要說很多的騙話嘛——口業;還要去做很多欺騙眾生的事,那就是身業。

他笨到以為這樣子可以真正的謀取利益,事實上是 得不償失,所以這又是什麼樣的行為啊?愚癡的行為! 所以它也跟根本煩惱的愚癡相應。所以我們就知道,誑 是貪的一分,還有癡的一分。

怎麼對治呢?絕對不要為了自己的利益,不擇手段來謀取金錢,從此以後不要再做這樣的事情;也要慢慢 地去除自己的貪欲,不再用欺騙的方法,要做到誠實正 直,不虛偽作假。

他對利益這麼貪著,是他把「利」看做是真實存在 的,對不對?金錢是真實存在的,所以他才要花那麼多 的心思在那個上面,所以要怎麼樣呀?要觀空啊!他不 惜造那麼多的惡業去謀取的那個對象,其實是生滅、無 常,自性是空的,所以多划不來!那個是假的!為了那 個假的,要造那麼多惡業。所以,觀這些利益的自性是 空的,也是一種很好的方法。這樣除了可以去掉自己的 貪欲之外,同時也可以把名利心看得比較淡薄,這樣才 能夠對治這種欺誑的心。

### 六、諂

第六個小隨煩惱,是「諂」。諂,就是諂媚的意思。 譬如說:假裝獻殷勤,為了要討別人的歡心,或者故意 要討好別人,然後去阿諛逢迎、拍馬屁。我們常常形容 說那個人是馬屁精,那個就是諂,諂媚。

諂,又有諂曲的意思。諂曲,就是心不正直,就是

他的心是歪歪曲曲的。他為什麼要行諂曲這樣的事情呢?還不是為了自己的利益。他為了謀取自己的利益,所以要對別人打躬作揖、卑言屈膝,這個是身業方面。講的當然都是巧言令色、阿諛奉承的話,對方喜歡聽什麼,他就講什麼,隨時都要察言觀色、見風轉舵;所以難免就要打妄語,講一些挑撥離間的話,或者是講一些好聽的話,叫做綺語,這個是口業方面。心裡面也是隨時都要動腦筋,想辦法看要用什麼辦法去讓他感動,打動他的心,這樣子來取悅他。像這種花了很多心思去取悅別人、迷惑別人,讓別人看不清楚事實的真相,也摸不清楚你心裡到底是在想什麼,這種險惡邪曲的心,這個就是意業方面。所以我們知道,這種諂曲的心,會讓我們的身、口、意都造下很多的業。

在《瑜伽師地論》裡面就教我們要觀察諂曲會有哪一些過患,它有十二種過患。我們經常這樣子思惟諂曲的過患,就能夠慢慢讓我們那個歪歪曲曲、不正直的心,變得正直。因為想要早一點開悟,有成就的話,就一定要去掉這個諂曲的心,為什麼呢?因為「直心是道場」,你的心這麼歪曲,就沒有辦法做到直心。直心就是真心,你那個歪曲的心,就是妄心,所以沒有辦法回歸到真心。只有當我們的心是正直的時候,才是離真心最近,所以你要回歸真心就很快了,因為本來就沒有跑很遠。可是你的心九彎十八拐,歪歪曲曲很嚴重的話,那要回歸到真心就要花很長的時間,三大阿僧祇劫不曉得夠不夠?所以諂曲也是障礙我們成就一個很重要的原因。

所以我們就要經常來思惟,諂曲有什麼過患呢?

第一個過患,由於諂曲的因緣,因此不能夠證得真實的智慧。就是我們剛才講的,真實的智慧是從正直心來的,可是如果心諂曲久了,很難見到真心,不能見真

心,我們本有的真實智慧就,我們說真心離念,真心無念。

第二個過患,諂曲使我們喪失名譽、地位等等。因 為諂曲慣了,大家都知道這個人是一個什麼樣的人呢? 這個傢伙會為了自己的利益去阿諛諂媚別人,所以大家 都知道他是一個馬屁精。如果公司有一個主管的缺,大 家會不會推薦他?大家提名、選舉,他是不會有任何一 票的,因為大家都知道他是一個阿諛諂媚的人。可是有 一種情況之下,大家會馬上想到他,是什麼情況?公司 要裁員的時候,大家都想趕快把那個馬屁精趕走,因為 他整天玩花樣,在上司主管的面前打同事的小報告,因 為要阿諛奉承的關係,然後專門扯同事的後腿,這種小 人要讓他趕快離開。因此才會說,諂曲會讓人漸漸失去 名譽和地位。

第三個過患,諂曲會退失別人對我們的信心。為什麼別人會對我們沒信心?就是我們是一個完全沒有原則、沒有道德、沒有是非觀念的人,就好像牆頭草一樣,隨風搖擺,哪裡有利就往哪裡倒。所以這樣的人,我們怎麼可以信他呢?怎麼會對他有信心呢?那一定是沒有辦法相信,因為不知道他什麼時候又變了,他會見風轉舵,所以就不可能對他生起信心。

第四個過患,諂曲會使我們的功德一直退失,不再增長。這是因為諂曲使我們的身、口、意不斷造業,所以即使行善,功德也不會再增長,而且還會日漸消失,功德會愈來愈少。

第五個過患,不但功德一直退失,智慧也不會增長。 所以不管如何殷勤地供養、承事善知識,功德也一直在 退失,智慧也不會增長。因為有智慧的善知識,不會喜 歡阿諛諂媚的弟子。所以就算他親近善知識、聽聞正法,

## 大乘百法明門論 第七講 小隨煩惱

但是他的智慧也不會增長,就是因為這位諂曲的弟子, 他在親近善知識的時候,是用諂曲的心來親近。而且他 也不會好好修行,為什麼?因為他的心思不會用在法 上,而是都用在怎麼去討好上師,所以法不入心。他整 天想的都是諂曲的事情,怎麼樣表現自己多有修行,其 實都只是做做樣子,虛偽作假,所以他是不可能有什麼 進步的,當然也不可能開智慧。

第六個過患,功德智慧都不會增長,只有一個會增長,就是惡業會增長。

第七個過患,如果不改正自己邪曲的心,這樣相續 的結果,只會使得我們離善法愈來愈遠,離惡法愈來愈 近。

第八個過患,諂曲也會損害我們的身心,使我們心中常懷苦惱,心非常的不安穩。因為心邪曲的關係,所以自己的內心就會覺得很空虛、不踏實,因為你都不是很踏實的在做事情嘛,都是虛偽作假,做一些表面功夫,所以實際上內心是非常空虛、不踏實的,所以內心也無法安穩。

第九個過患, 諂曲只會使得自己苦, 也讓他人受苦。 為什麼自己苦, 他人也苦呢? 因為阿諛諂媚別人, 如果 事後被揭穿的話, 就會引起對方的埋怨。因為對方一直 被你蒙在鼓裡, 以為你是個可靠實在的人, 可是有一天 發覺真相, 原來你只是一個愛耍心機的小人, 他就會開 始埋怨你。那也因為自己被揭穿, 心裡也是憂愁苦悶, 所以才會說諂曲的結果, 不但自己苦, 別人也苦。

第十個過患, 諂曲的人不是成為聖賢的法器。就是 說善於奉迎的人, 他不是成就聖賢的那塊料, 所以就算 他學佛修行, 也不可能有任何的成就的, 因為他心不入 法, 心不入道。

第十一個過患,到了臨終,只有追悔。諂曲一輩子, 以為自己善於逢迎,春風得意,可是臨命終時,惡業現 前,這個時候再追悔已經來不及了。

第十二個過患,死後只有墮惡趣的份。諂媚的人, 死後大多墮地獄道,所以死後只有墮惡趣的份。

如果我們想在修行上早點成就的話,就要想辦法去 除諂曲的心。怎麼練習呢?開始講真話、做真事,用真 心待人,表裡如一。良師益友在教誨我們的時候,不要 心懷怨恨,要心存感激,然後要好好地反省改過,這樣 才可能有一些成就。

一般諂曲心重的人,當上師在講他的時候,他會很不高興,所以上師一般也不會講,因為上師知道在這種弟子面前直接跟他說真話,他是無法接受的。因為上師在講他的時候,他心裡會覺得很委屈,為什麼委屈?因為他所有的心思都用在怎麼樣去討好上師,你看他是多用心啊!可是上師居然說我這個錯、那個錯,真的是好委屈、好冤枉啊!我已經身、口、意都供養給上師,可是上師還說我錯,我不能接受!

因為上師知道他這個諂曲心只會障礙他的修行,所以也會試圖想要去戳破他、或者點醒他,但是因為他的心邪曲慣了,他已經很習慣那種虛偽作假的方式,他沒有辦法很真誠的面對自己的習氣、煩惱,自己沒有勇氣去面對,所以上師指出他的錯誤的時候,他一般是沒有辦法接受,而且還會懷恨在心,所以上師一般都不會直接來說這樣的弟子。

因此我們之前才會說,我們的好朋友、同行善知識, 或者是教授善知識在教誨我們的時候,我們一定要虛心 的把話聽進去,然後勇於改過,因為他是在成就我們, 希望我們修行能夠早一點成就。要不然等到大家都覺得

## 大乘百法明門論 第七講 小隨煩惱

你沒希望了,想放棄你的時候,那就是已經來不及了。 所以這個「直心是道場」很重要,因為我們修行就是希 望能夠早一點回歸真心,可是諂曲就讓我們沒有辦法做 到直心。

### 七、憍

第七個小隨煩惱,是「憍」。憍,就是驕傲的意思。 就是一種優越感,自己以為很了不起,整天陶醉在這個 優越感當中。所以這個憍,是一種驕傲自大的心理。

這個每個人也有,只是驕傲的事情不一樣,所以它 有種種不同的憍的內容,因為每個人都有自己覺得驕傲 的事。

譬如說:有錢的人,他就會瞧不起貧窮的人,這個叫做「富貴僑」。看不起窮人,這個就是一種驕傲。

出生名門望族,家世顯赫的人,沒事就要誇耀一下他的家世,這個叫做「**族姓橋**」。沒事就在你面前說:「我昨天買了一個鑽石,我覺得好小喔!才二十克拉!好小喔!」。「好煩喔!我開的那個跑車,總覺得它不夠快,好想再換一部更好的!」我們連車都買不起,他跟我說他想要換一部,這個就是族姓僑。

長得好看的人,就會嘲笑那個長得醜陋的人,說:「那個人長得很抱歉」,這個就是「**色力憍**」。

身體好的人,他也會嘲笑人家說:「你這什麼身體嘛,像病貓一樣,風一吹就會倒的林黛玉」,這個是「無病憍」。

那個長壽的人,有時候難免也會倚老賣老一下,這個叫做「**長壽僑**」。這個我們常常聽到:「你們年輕人要怎樣、怎樣……」、「我吃的鹽,比你吃的米還多」這一類的話,這個叫長壽僑。

年輕的人,他也不甘示弱,他也要瞧不起老人家,

說:「你們年紀大了,都沒有用了,還不是要靠人家照顧」,這個叫做「**少年橋**」。

至於那些學識豐富的人,他也會經常在言語之間, 諷刺那個不讀書的、沒有學問的人,說你們這些不讀書 的草包啊!沒料啊!肚子沒墨水之類的,這個就是「**多** 聞橋」,仗著自己多聞,然後嘲笑別人沒學問。

這就是七種僑,這只是歸納,其實還有很多。

像那些腦筋好、反應快的人,他就會對那個腦筋遲 鈍、反應慢的人失去耐心,老是嫌他們怎麼那麼笨,怎 麼那麼慢啊!這也是另外一種憍。還有,就是在社會上 有名望、有社會地位的人,他在做事情的態度也好,講 話的語氣也好,就是有一股想要壓過別人的氣焰,那個 也好討厭,老是喜歡使喚人。或者是認為說你一定要聽 我的,就憑我的社會地位,憑我的名望,你就要聽我的, 就是那股壓倒人的氣勢,那也是另外一種憍。喜歡寫文 章的文學家,喜歡畫畫的藝術家,他也會有另外一種自 命清高、孤芳自賞的那種憍,一種習氣在他的身上,那 個就叫做「憍味」。

所以,憍會使人自高自滿、目空一切,總是自我陶醉,想駕凌在別人之上,因此很難做到謙卑,也會增長許多的煩惱。憍會讓我們生貪、瞋、癡等等的煩惱。什麼時候生貪呢?就是自己陶醉在自己的成就感裡面的時候,這個時候是跟貪相應的。一直覺得說:「我好了不起喔!我的成就好了不起喔!」當別人和自己唱反調的時候,就很容易發脾氣,這個時候是跟瞋相應的。不知道這些引以為傲的事情,只是因緣果報的展現,它是生滅、無常、無我的,不明白這個道理,這是跟愚癡相應的。所以,憍會讓我們常生煩惱的原因在這裡。

將來會有什麼果報呢?那個愈瞧不起人的,身高就

### 大乘百法明門論 第七講 小隨煩惱

愈矮,所以它的果報是生來矮小;還有,就是容易會有五官不全的果報;還有,他容易生什麼病呢?就是容易得肝病,因為自視過高的人,容易生瞋恚,所以就容易得肝病。只要有一點點違逆他的意思,他就發脾氣,所以怒傷肝,容易得肝病。

為什麼會有這個驕傲的現象呢?就是因為貪愛執著自己的成就,所以才會生起這個驕傲的心,所以它是屬於根本煩惱的哪一個啊?貪愛執著自己的成就,就跟貪相應。所以我們就知道,憍是屬於貪的,跟貪相應,因為貪愛執著自己以為了不起的成就的事情。

我們一般都說憍慢、憍慢,憍跟慢有什麼差別呢? 還是有差別。我們講根本煩惱是貪、瞋、癡、慢、疑, 所以慢是屬於根本煩惱,現在講的憍,是小隨煩惱,所 以一個是根本煩惱,一個是隨煩惱。

橋,它是由事情而生起的。就是我們剛才講的,自己覺得有什麼值得驕傲,還是有成就感的事情。慢,是由「我」而生起的,我慢嘛。一切眾生有「我」,所以就有「我慢」,「我」了不起,所以它是由「我」來的。一個由事情而起的,一個是由「我」而有的。

慢是屬於根本煩惱,它是和別人比較之後所生起的 高舉的心,不管他比我好、還是比我差,我永遠覺得自 己是最了不起的,所以慢是跟別人比較之後才有的。現 在講的這個憍,是屬於小隨煩惱,它是沒有和別人比較, 是自己沉醉在自己的成就感裡面,這就是憍跟慢的不同。

憍是由事情而生起的,慢是由我而生起的。憍是小 隨煩惱,是沒有和別人比較,自己陶醉在自己的成就感 裡面;慢是根本煩惱,是和別人比較之後才有的。

所以我們就知道,憍慢會障礙我們的謙卑,還會增 長很多的煩惱。所以要怎麼來對治呢?就是你現在的一 切的成就,就是過去善業果報的展現這樣而已。我們有造很多善業,也有造很多惡業,看是哪一個先成熟。善業先成熟的話,就會讓你感覺一切很順利,你就會覺得很有成就感,那其實只是你過去的善業成熟而已。而且,這一切讓你覺得有成就感的事情,其實它是不是真實存在的?剛才講了各種僑,都是生滅無常的,都是無自性的,都是了不可得的,所以其實也沒有什麼值得僑的。所以,思惟它是善業果報的展現,然後它是生滅、無常、無我的,自性是空的,這樣就能夠對治僑的心。

### 八、害

第八個小隨煩惱,是「害」。害,就是傷害。因為對眾生沒有悲愍心,所以才會想出或者是做出傷害眾生的事情來。這個害也是跟瞋相應的,所以瞋心一起來的時候,不曉得會說出什麼話、做出什麼事,這種互相傷害的事情也是每天都在發生的。

譬如說:夫妻吵架,或者是情侶口角,還是朋友吵架,剛吵完架就會想說好好地折磨他一下,因為心裡不痛快,所以就心想:「我一定要你好看,我一定不要先跟你道歉認罪,我一定要你難過、內疚、後悔,在這個之前,我一定要跟你冷戰到底……」,這個都是害心。因為你會有這些念頭生起來,就是想要傷害對方,不要讓他好過,好好地折磨他一下,這個就是害心。這個還是比較輕微的。

比較嚴重的,就是想到仇人的時候,那一定沒有什麼好念頭,對不對?所以心裡面想的,可能都是怎麼樣去詛咒他,希望他窮困潦倒最好,家庭破碎、子女敗家,死後還要下十八層地獄,最好是沒有一件順心的事情,這樣我才開心,這個也是害心,有這些念頭都是害心。或者是想要去報復別人,怎麼去逼迫、損害、激怒別人,

讓別人產生痛苦,這些都是害心。

所以,害心使我們沒有辦法做到什麼?大悲心。瞋心障慈,害障悲。所以這個傷害別人的心,障礙我們的大悲心沒有辦法生起。什麼是悲啊?就是幫眾生拔苦。 害心不但不能幫眾生拔苦,還帶給別人更多的痛苦,所以它是生起悲心最大的障礙,也是屬於瞋心的一分。

那要怎麼對治呢?就是多修悲心來對治。可以思惟一切眾生都可能是我往世的父母,或者是最親愛的人,在過去他當我父母或者親人的時候,可能結了什麼怨結,所以這一世才會變成仇敵,我才會那麼恨他,然後心裡面生起的都是怎麼樣去傷害他的念頭。如果這樣來想的話,一切眾生都有可能是我往世的父母,或者是我最親愛的人,而且一切眾生都希望離苦得樂,就像我自己也不希望苦降臨到我的身上一樣,一切眾生也都跟我一樣不喜歡受苦。所以對我往世的父母、還有最親愛的人,我應該對他們生起大悲心,希望能夠幫他們除苦,多修悲心,就能夠去除這個害心。

### 九、嫉

第九個小隨煩惱,是「嫉」。嫉,就是嫉妒。為什麼 會嫉妒呢?就是見不得人好,才會嫉妒。

為什麼會見不得人好呢?因為怕被他比下去,被他 比下去之後,我可能就會有一些損失,可能是名聞利養、 或者恭敬。所以我看到別人有成就的時候,我心情就開 始鬱悶起來,整個心都糾結在一起,然後吃也吃不下、 睡也睡不好,心裡總是在想說:「我應該怎麼來鞏固我的 地位,怎麼來繼續獲得我的利益,怎麼讓我的名聲不受 影響……」,可能就會開始採取一些手段。可能就會挑撥 離間,說一些不利於對方的話;或者是設計盤算,做一 些阻撓障礙對方的事;再更嚴重一點,可能就會想到怎

麼樣去傷害對方,所以這些都是和瞋恚心相應的。所以, 嫉妒也是屬於瞋恚心的一分,它是跟瞋恚心相應的。

什麼樣的人比較容易有嫉妒心呢?

第一種是心胸狹窄的人。因為心胸狹窄的人沒有包容人的肚量,所以他會見不得別人好,一看到別人比他好,他嫉妒心就起來了,就想辦法在背後批評毀謗他。

還有一種,就是缺乏自信心的人容易嫉妒。因為缺乏自信的人他沒有安全感,沒有安全感,他就會很害怕失去自己的名聞、利養、恭敬。所以現在他看到你春風得意,他就覺得倍感威脅,他很害怕他苦心經營的一切,會在剎那之間就被你摧毀了,所以心中就深懷憂臧,不得安穩。

還有就是名利心重、好勝心強的人,也容易嫉妒別 人。他看到別人勝過自己的時候,心中就不是滋味,所 以他也會採取一些手段來鞏固、或者保護自己。

可是這樣嫉妒的結果,你就真的能夠讓自己很安全、很穩固嗎?也不見得嘛,對不對?它不但不會使自己更好,反而還會因此造下更多身、口、意的惡業。

那你說,這種人活得快不快樂啊?整天想要嫉妒、 障礙別人,他自己快不快樂啊?自己活得也不快樂,所 以他其實也會障礙自己的成就。

所以最好的辦法,看到人家好的時候應該怎麼辦啊?大家都很會的,就是隨喜讚歎,這樣不但不會造業,還有隨喜的功德,對不對?看到別人的好,馬上隨喜讚歎他的好,這樣就對了,這樣就可以對治嫉妒。要真的讚歎噢,不是表面功夫,不是虛偽的、作假的。因為你真實讚歎別人的當下,你會不會嫉妒?不會,因為它不會同時存在的。你嫉妒的時候是不會讚歎的,你讚歎的時候就不會嫉妒,所以看到別人好的時候,你趕快讚歎,

## 大乘百法明門論 第七講 小隨煩惱

你就不會有嫉妒心,所以那個原本有的嫉妒心就慢慢消 失於無形。

何況我們修行人說關關要過關嘛,最難過的是什麼關?名關、利關、恭敬關,要做到關關與我無關,這樣就關關過關。想到這些名關、利關、恭敬關,還不是虛空中的花朵,對不對?我們清淨的自性當中本來沒有這些名啊、利啊、恭敬啊,本來都沒有,所以這樣想的話,虛空中的花朵,本來沒有,很快就安全過關了。

### 十、慳

最後一個「慳」。慳,就是慳吝。就是吝嗇、小氣, 什麼都捨不得,我們說這個人鐵公雞,一毛不拔,就是 慳。

慳跟貪有什麼不同呢?我們一般說慳貪、慳貪。慳, 是已經有的,捨不得拿出來;貪,是沒有的,想要得到, 而且是愈多愈好,所以慳和貪是不一樣的。

這樣子自私小氣、不肯拿出來,會有什麼果報呢? 那個錢捨不得拿出來布施的,就是貧窮的果報;那個有 法不肯布施的,不肯法布施的,果報就是愚癡,簡單來 說是這樣。

可是在《成實論》的卷十二裡面,它就有說到慳貪 會影響後世得到哪一些惡報呢?它有七個惡報,因為慳 貪會影響後世的果報:

第一個,天生眼盲的果報。他是天生的,不是後天的,從母親胎中出生的時候,他就不能夠見到日月的光明。

第二個,愚癡的果報。因為不肯法布施,就會有愚癡的果報。就是他今天就是想要來親近善知識,聽聞正法,但是他怎麼聽就是聽不懂,不知道在講什麼,這個就是因為愚癡。那個天生愚癡的,就是對一切法的真實

相不能夠了知,所以這一世不管他怎麼樣聽經聞法,就 是不能夠明白經中的義理。

第三個,生在惡家的果報。就會出生在不信三寶, 造作重罪的家庭裡面。

第四個,會在母親的腹中就死亡的果報。就是胎死 腹中。

第五個,天生容易被一切惡物所恐怖的果報。這個就是說,你這輩子常常會遇到讓你覺得非常恐怖、驚嚇的事情,常常會遇到這一類的事情,就是把自己嚇得半死,很恐怖的事情發生在自己的身上。

第六個,善人遠離的果報。奇怪了,這一世碰來碰去都碰不到好人,碰到的都是扯後腿的小人、惡人,交的都是損友,讓自己墮落的壞朋友。一切好人、賢善的人、善知識都離得遠遠的,沒有辦法親近到真正的善知識,或者是同行善知識、同參道友。這個就是因為過去慳貪、不肯布施,不跟大眾結善緣的果報。所以他結的都是惡緣,到這一世惡緣現前,遇到的都是壞朋友。

所以佛法為什麼很重視布施? 六度第一個就是布施,主要的用意是什麼? 就是用布施的方法,跟眾生結緣,不管是財施、法施、還是無畏施,都是要跟眾生結好緣、結法緣、結善緣,這樣生生世世都能夠遇到善知識,也能夠遇到好的同參道友,交的都是好朋友、善友,會讓自己愈來愈好的、互相幫忙的好朋友,或者是親朋好友都是好的。

第七個,會有無惡不做的果報。就是對一切的惡業 無所不做,因此更加深業障。這一世更容易造惡業,為 什麼?因為慳的結果就是造下很多的惡業。

慳要怎麼對治呢?怎麼做到財施、法施、無畏施? 就是用布施來對治。如果真的很難捨的話,那我們就多

## 大乘百法明門論 第七講 小隨煩惱

多思惟什麼?死無常的道理,就是多多地念死無常。想到你這些捨不得、小氣,想要抓一輩子的東西,你死的時候一個都帶不走,可是死的時候就要鬆手了。那個帶得走的,要趕快做,什麼是帶得走的?只有「業」帶得走!所以趕快斷惡業、行善業。那個帶不走的,就不要再抓了,趕快放下吧!

也可以多多思惟布施的果報還有功德。財布施的果報就是富貴,法施的果報就是有智慧。

另外,也還是以空性的智慧來對治,就是你慳貪的這些東西,都是生滅無常、不可得的,所以趕快放下吧!

十個小隨煩惱都介紹完了。

小隨煩惱是個別現起的,所以最容易斷。我們這一 次介紹煩惱最主要的目的,就是要詳細說明根本煩惱的 內容、還有隨煩惱的內容。我們煩惱生起的時候,就很 清楚地知道我這一念是屬於根本煩惱、還是隨煩惱,要 不然平常就只知道我很煩惱、煩惱,可是你有什麼樣的 煩惱?然後怎麼對治?也不是很清楚。因此修了半天, 也看不到自己的煩惱,然後也不知道怎麼辦,所以修行 很難進步嘛!現在就明白每一個煩惱的內容,然後也知 道該如何對治了。

那從哪一個下手呢?先從力量比較輕的,有時候有、有時候沒有的,不要從那個恆常與第七識四惑相應,與生俱來的根本煩惱下手,因為它是恆常、從來沒有斷過,連夢中都有,那個比較難斷,我們一定是從今天講的這十個小隨煩惱開始斷。我們可以一個一個檢查,我還有哪一個,然後就用對治的方法趕快斷除。因為它是個別現起的,有了這個就沒有那個,它不是同時現起的。而且它是第六意識分別來的,不是與生俱生來的,雖然也是先天有那個種子啦,可是它大部分現起的時候,是

因為你有分別心它才有的,所以我們就從這個比較容易 斷的開始下手來修。它也相對的比較明顯、容易檢查, 一檢查自己有就馬上斷,這樣很快就能夠去除這十個小 隨煩惱。

明天我們就介紹兩個中隨煩惱、還有八個大隨煩惱。 願以此功德,普及於一切,我等與眾生,皆共成佛 道。 大乘百法明門論 第八講中隨煩惱、大隨煩惱

### 大乘百法明門論 第八講 中隨煩惱、大隨煩惱

各位居士大德!阿彌陀佛!

我們接下來是介紹中隨煩惱,就是無慚、無愧。

中隨煩惱不是個別生起,而是同時生起,只要有一念的惡心生起,這其中就有無慚、無愧。因為沒有慚愧心,才會讓不好的念頭生起,所以只要起心動念是不好的念頭,裡面就一定有無慚、無愧。

### 無慚

什麼是無慚呢?就是沒有羞恥心。我們說一個人沒有羞恥心,就是做錯事情不會感到羞恥,如果你跟他說:「這樣不太好吧!這不是一個正人君子會做的事喔!」可是他也不在乎。你跟他說:「這樣子做,對一個人的品行、道德、修養都會有所違背。」他也不睬你,這就是無慚。

而且他看到有品行道德修養的人,他也不覺得應該 要見賢思齊,對於做善事功德這些事情,他也是不屑一顧,不覺得有做的必要,這就是無慚。就是說他會做一 些愧對自己良心的事情,但是他覺得無所謂,這個是無 慚,就是對自己來說。

### 無愧

對社會、國家、輿論,外在的環境來說,就是無愧。 無愧也是沒有羞恥心,但是跟無慚不一樣,一個是愧對 自己的良心,一個是愧對外在的社會、國家,或者親朋 好友。所以無愧這個羞恥心,是針對外在的世間來說的。 就是自己做錯事情的時候,他可以完全不顧世間的輿 論、或者批評,對於任何的責難、或者譏毀,他也可以 不在乎、無所謂,完全不去理會,這個就是無愧。

所以不管是無慚、還是無愧,結果都是不可能會改 過,不認為自己錯,不認為自己有改過的必要,因此就 會繼續造下更多的惡行。

一個沒有慚愧心的人,他造惡也臉不紅、氣不喘,他也不覺得自己有什麼需要改過的地方,可是這樣的人只會造下更多的惡業。即使來學佛修行,他也不可能懺悔,也不可能斷惡修善,當然也不可能有什麼成就。所以在佛經上說,只有兩種善法可以救眾生,就是看他還有沒有慚愧心,有慚愧心就有救,沒慚愧心就沒有救。沒有慚愧心的人,他反正已經不在乎了,也不可能改過,所以我們才說他沒救了。

有慚愧心的人,他才會在意所作所為會不會愧對自己的良心,他也不想被別人批評說他是一個沒有羞恥心的人,他也會在意,所以他就會反省自己。如果反省自己發覺有錯的時候,他就會改正自己的過錯,因此他才會愈來愈好,然後他才可能斷惡修善,所以我們才會說他是有救的。

我們現在當然不可能再去為非作歹,也不可能再犯下很嚴重的錯誤,那我們需不需要懺悔啊?還需不需要抱著慚愧心呢?還有沒有必要?當然有必要!雖然我們不可能犯下嚴重的錯誤,但是在我們還沒有完全成就之前,還是要靠慚愧心來勉勵自己、督促自己,只有這樣子修行才可能進步得比較快速。我們雖然不會犯下很嚴重的身口意,但是那個比較輕微的身口意業,還是難免有時會不經意地犯到,如果要讓自己修行快速進步,還是要把所有最微細的小戒也持好。只要我們還會有身口意的任何過失,都需要靠慚愧心來改正自己的錯誤,這樣才可能開悟成佛。

雖然經典上告訴我們一切眾生本來是佛,但是我現在為什麼不是佛,還是凡夫呢?這就應該感到慚愧。為什麼現在還是凡夫?就是因為我們的自性沒有被開發,我們的佛性沒有開顯。我們的佛性為什麼沒有開顯?我們的自性為什麼不能夠現前?就是因為有遮障嘛!那是什麼遮障了我們的自性呢?就是煩惱、無明、業力,就是業障。所以只要還有煩惱、無明、業障,我們就要對自己的這些煩惱、無明、業障感到慚愧,這樣我們才會早一點清淨這些遮障,早一點開悟成佛。所以在真正圓滿成佛之前,都是要靠慚愧心來改正我們的錯誤。

我們前面講到見思二惑,只要我們還是凡夫,我們一開口跟人家講話,就是五不正見具足,因為在我們的念頭裡面一定有薩迦耶見;然後一定是落在一邊,一定有邊見,不然沒有什麼好爭論的,兩個人都落在邊見當中,自己不知道,還以為自己的理論很高明。自己的理論,那個就是薩迦耶見——身見;然後都是落在兩邊,因為兩個人都悟到中道實相,還會不會吵架?不會的。也一定有邪見在裡面;然後他所堅持的那個,就是他的戒禁取見;主觀的成見,就是見取見。所以一開口就是五不正見具足,但是我們不明白,因為見惑沒有破,不明白無我的道理。思惑一個也沒斷,貪、瞋、癡、慢、疑,哪一個斷了?也是五毒俱全,所以應不應該感到慚愧?應該感到慚愧!連證初果都還沒有資格。

所以我們也沒有看不起初果阿羅漢,我們見惑都還在,還輸那個初果阿羅漢。我們是大乘菩薩!可是見思二惑都沒斷,四果阿羅漢已經斷了見思二惑,可是我們的見惑也在,思惑也在,塵沙、無明一個都沒有少。那就是為什麼我們雖然具足佛性,但是沒有辦法成佛的原因,就是因為這些遮障。

這些遮障如何快速地去除?就是靠慚愧心。因為你 感覺慚愧,就覺得我今天學佛就應該跟佛一樣,可是我 為什麼差那麼多呢?我為什麼還有這麼多無明、煩惱、 業力,這些統統都在呢?所以慚愧心愈強的人,他斷惡 修善愈快,因為他不容許自己還有這麼多污點,這麼多 不完美的地方,所以那個就是靠慚愧。

這個就是中隨煩惱,無慚、無愧。

### 大隨煩惱

最後是大隨煩惱,它有八個。

為什麼叫做大隨煩惱呢?因為它的範圍最廣、也最嚴重,只要是惡心生起,就一定有這八個。就是說你起心動念,你這一念是不好的念頭,裡面就有這八個大隨煩惱,所以很嚴重,對不對?而且它恆常與第七識的我愛、我癡、我慢、我見這四惑相應,就是念念都有這四惑,嚴不嚴重?夠嚴重,所以叫「大隨煩惱」。因為它不但範圍很廣,而且非常嚴重。然後又是與生俱來的,天生就有,不是後天薰的,每一個凡夫眾生天生就有,所以它非常難斷的原因在這裡。

### 一、不信

第一個,不信。「不信」以學佛修行來講,就是不相信佛法所說的真理,不相信三寶真實的功德,也不信自己能夠證得這些真理,成就這些功德。不信的話,當然就不會很努力地想去達到成佛的目標,這就是我們為什麼不能夠精進修行最主要的原因,就是根本不相信,沒有真正的信心。

大家一定反對,對不對?心裡在講:「我信啊!我信啊!我很有信心的!」真的嗎?真的嗎?因為真的信, 會有什麼結果?你如果真的相信佛法所說的真理,你就 會依教奉行,對不對?佛怎麼說,我們就怎麼做,但是

## 大乘百法明門論 第八講中隨煩惱、大隨煩惱

我們都做到了嗎?我們如果做到,現在應該成佛了!現在沒有成佛,就是佛說的統統沒做到嘛!不然怎麼還是凡夫呢?所以你說你相信,你相信為什麼沒有依教奉行呢?這好像有點矛盾喔!相信就應該做到,對不對?佛說的我都相信,所以我就依教奉行,統統做到。

佛教導我們要生起出離三界的心,如果我們真信,就不會再貪著世間的名聞、利養、五欲、六塵,而真實生起出離心。所以佛告訴我們說要生起出離三界的心,我們就應該生起出離三界的心才對啊,因為你真信嘛。所以你就不可能再貪著世間的種種,你也沒做到嘛,對不對?沒有完全做到,有一點啦,有一點出離心。

佛也教導我們要發菩提心,如果我們真信的話,就不會再自私自利,整天為自己打算,而能夠真實生起菩提心,對不對?可是我們現在菩提心也不圓滿,偶爾有啦,心情好的時候可以發一下。事業不順利,然後有障礙現前的時候,要發菩提心很難,所以也還是沒辦法做到。所以,你說你真信?出離心也不圓滿、菩提心也不圓滿。

還有,如果你真信三寶的功德,遇到事情應該怎麼做?祈請三寶加持嘛,對不對?我們前面說了,供養三寶,然後啟白三寶,用佛法的智慧,深信業果,來解決一切的問題。還會不會去求神問卜啊?還會不會去算命啊?排紫微斗數啊?看今年流年適不適合出國啊?還要不要改風水啊?可見沒有真信嘛!你真信三寶的功德,還有這些問題嗎?

現在有點開始承認說:「對啊!我沒有真信。」前面 以為自己很有信心,可是分析的結果,好像一個都沒做 到。

我們前面介紹過三寶的功德,有法身德、般若德、

解脫德,可是我們信不過,才會去求一些別的嘛。就是 因為我們信不過三寶的功德,所以三寶比不過那些算命 師、風水師,還有很靈驗的那些廟。所以我們修了半天 為什麼不能成就?最大的問題,就是沒有真正的信心。

「不信」為什麼這麼嚴重呢?因為它會染污我們清淨的自性,障礙我們清淨的自性不能現前。因為你不相信,你就不會斷惡修善,你不相信因果,你就不會去循著如是因、如是果的那個真正清淨的因去做。假如你不種真正的善因,可是卻想祈求得到善果,那因果就不準啦。所以我們應該要努力的是,你想要得到什麼果,你就要去種那個因,你不求,它自然也會有那個果才對啊!

所以只要我們心不信,它就受到染污,其他的善法 就統統沒有了。善法的內容很廣,我們只要舉前面講的 十一種善法就好了。第一個就是「信」,現在既然不信, 當然就會障礙善法的信,信的善法就沒辦法生起,因為 你不信嘛,對不對?因為不信,就會障礙信的生起,第 一個善法就沒有了。既然不信,就不會去精進,因為你 不信,就不會精進地斷惡修善,然後依教奉行,所以就 沒有「精進」這個善法了。沒有精進,就會懈怠、放逸, 所以也沒有「不放逸」這個善法了。你不會精進在無貪、 無瞋、無癡這三善根上面,當然也沒有「行捨」,這樣就 四個沒有了。不信的話,就會繼續造惡,繼續造惡就沒 有那個慚愧心,而是無慚、無愧,所以「慚」跟「愧」 的善法也沒有了;你會繼續造惡,你當然就沒有那個「不 害」,因為你會去造惡,就一定會傷害眾生,會去做損惱 眾生的事,所以也一定沒有不害;當然也不可能有「輕 安」。

所以我們說「不信」是非常嚴重的惡法,它會染污 我們的心,使所有的善法都不能夠成就,只會增長一切 的惡行。

那怎麼辦呢?多修信心來對治不信。相信自性本來 清淨,眾生本來具有佛性,既然本來具有佛性,當然就 能夠成佛。只要恢復本來清淨的自性,佛性開顯,自然 就能成佛,我們要有這樣的信心。既然一切眾生有佛性, 就一定能夠成佛,只要依照佛所教導的法門來修,就一 定可以達到最後成佛的目標,這是一點疑問都沒有的, 就看你有沒有信心,有信心你才會精進。

### 二、懈怠

第二個大隨煩惱是「懈怠」。什麼是懈怠呢?就是鬆懈怠慢。就是身體懶懶的,做什麼都提不起精神來,所以精神上也是鬆鬆散散的,這就是一種懈怠的相貌。

懈怠也是天生每個人都有的,一般比較常用「懶惰」來形容,懶惰每個人都很會,對不對?這不用教的,天生就會,譬如小朋友,如果你沒有盯著他做功課,他就會偷懶,可能偷偷去打電玩。你看他整天都不沒出門,其實是在玩電腦,可是他卻跟他媽媽說:「我在做功課。」媽媽好高興的說:「好乖喔!今天整天都沒有出門哦!都在電腦前面用功啊!」也不知道他是在打電玩。所以天生每個人就很會偷懶,能偷懶就偷懶,能休息就一定不會用功,能躲過去就躲過去,馬馬虎虎、得過且過,不想承擔責任,這些都是懈怠的習氣,每個人都有,天生就有的。

這個懈怠、懶惰,為什麼是惡法呢?為什麼是煩惱呢?你說我只是懶散怠惰一點,我也沒有去做壞事啊,應該不會算太糟嘛,是不是?可是這種習氣會讓我們對不應該做的惡事,不會想要趕快去斷除,為什麼?因為懶得去斷,可以懶到這樣。明明知道那樣做是不應該的,可是就是因為懈怠,所以就提不起勁去趕快把它斷除,

因此我們那個壞習慣可以一輩子幾十年都不改,就是懶得去改嘛。有人唸一唸,那就給他唸囉,還是懶得改啊! 所以對於那個不好的,他自己也知道不好,可是他就是不改,那就是懈怠,因為他懶得改。

我們知道應該要斷十惡業,他也沒有很精進去斷,應該行十善業,他也沒有很精進地去行十善業,所以對那些應該做的善事,他也不會想要積極地去做,因為也是懶懶的,提不起勁去做善事。人家說:「一起去聖地作供養吧!」他心想:「這麼遠喔?算了吧!」朋友說:「那我們去精進,打個佛七!」他回說:「那個好累人喔!」如果是有人去幫他做功德,那 O.K.!你去幫我做一下。如果是太辛苦、太累、太遠……,他就懶得去做,那個就是懈怠。只要沒有很精進地想去行善,或者那個心念提不起來,這就是懈怠。我們都知道要行善累積功德,可是為什麼那麼慢?就是因為懶得去做,這就是懈怠。

就是因為這樣,所以看起來好像沒有故意去造惡, 但實際上卻是一種惡的行為,因為它不斷滋長我們三界 的染污,讓這個懶惰、放逸的習氣不斷不斷地增強。它 不會自己消失的,因為天生下來就有,你不斷不斷串習, 就愈來愈懶、愈來愈懈怠,永遠不可能精進的。那這樣 子可能成就嗎?不管你怎麼學、怎麼修,都不可能有什 麼結果的,就是因為懈怠。

我們只要檢查檢查自己就知道有沒有懈怠,就是 剛才講的那四個重點:

第一個,我一發現自己做錯,有沒有馬上改過?還 是懶得改?就是我們剛才講的,知道自己錯了,懶得改, 知道那個不好,也沒關係,得過且過,馬馬虎虎。

第二個,我有沒有隨時起防護的心,讓自己不要犯錯?如果懈怠的話,就不會起防護心,然後很小心謹慎

## 大乘百法明門論 第八講中隨煩惱、大隨煩惱

地不要犯身口意業,連再微小的戒也不要犯,就是不會 起防護心來防止一切的惡事不讓它發生。

第三個,對應該修的善,譬如十善業,或者六度, 布施、持戒、忍辱、精進、禪定、智慧,我有沒有開始 去修?有沒有積極去修?沒有的話,也是懈怠,因為懶 得修嘛。

第四個,對那些已經修的善,我有沒有繼續努力地 使它增長?不是偶爾做一下就好,要長時薰修。所以問 問自己,有沒有每天都在增加那些善法、善根。

如果這四點沒有做到,就承認自己有懈怠。簡單地說,只要沒有勇猛積極地從事斷惡修善的事,就是懈怠。 學佛修行就是要從斷惡修善開始,就是「諸惡莫作,眾善善奉行」,然後「自淨其意,是諸佛教」。一切的佛法, 所有的內容就是這些,從斷惡修善開始,然後再自淨其意,連善也不執著。

所以,只要沒有積極斷惡修善,就算是懈怠,不管你現在是不是已經有在修一些功課,也許有些人他每天固定在做早晚課,或者修個什麼法、還是持咒,或者是念佛,以為很精進,也常常跑道場,參加佛七、拜懺,參加法會、灌頂、聽經聞法……統統都來,可是重點就是剛才我們講的那四個,你有沒有做到?如果你沒有積極地斷惡修善,你看起來雖然有很多修行的事相,你是在事相上修,但是你的心沒有修,因為你的心沒有斷惡修善。看起來好像很忙碌的在從事一些修行的事情,但只要你惡沒有斷、善沒有修,一樣叫做懈怠。所以,什麼叫懈怠?重點就是要積極地斷惡修善。

因為不能斷惡修善的結果,就會使惡法繼續地增 長,惡法增長的結果,就會使善法不斷不斷地退失,所 以就一面建設,一面搞破壞,這就是我們為什麼累積功

德這麼慢的原因,其中一個很重要的原因,就是懈怠。 雖然「火燒功德林」是很重要的原因,但懈怠也是。因 為懈怠,所以才沒有對治瞋恚心,沒有發菩提心,所以 才會火燒功德林,對不對?所以還是因為懈怠,它才是 罪魁禍首,都是懈怠惹的禍,讓我沒辦法精進地發菩提 心,所以瞋心才會那麼重,才會火燒功德林,才會很難 積聚善業。

這樣我們就明白了,為什麼懈怠屬於惡法,而且是 大隨煩惱,為什麼?它的原因就出在這裡。

那你說懈怠是跟哪一個根本煩惱相應呢?它是跟貪煩惱相應的。因為貪愛輕鬆的那種懈怠之後的感覺,會覺得好像心裡沒有負擔,那是跟貪相應的。懶惰、不勤快,那個就是貪。然後不明白它會讓我們惡法不斷地增長,善法不斷地退失,所以它也是愚癡,不明白懈怠的過患,它是障礙我們成就的一個很主要的原因,所以它也是屬於愚癡的一分。怎麼辦呢?那就是精進地斷一切惡、修一切善,這樣惡法就能夠斷除,善法就會增長。

所以我們從今天開始,第一個功課就是,做錯了事情要趕快懺悔,使惡業早日清淨,這樣我們業障才能夠淨除得比較快;第二個功課,就是起防護的心,不要造身、口、意業,因為有防護的心,你就可以減少很多犯錯的機會,因為你有小心謹慎、提高警覺;第三個功課,就是對於一切的善法,要勇猛地去修;第四個功課,就是不但要勇猛地修,而且還要不斷不斷地使善法增長。如果能夠這樣做的話,相信很快就能夠斷除懈怠了。

### 三、放逸

第三個,放逸。什麼是放逸呢?就是放縱散逸。故 意放縱自己,使心散逸開來,一點都不想約束自己,這 種心態就叫做放逸。

## 大乘百法明門論 第八講中隨煩惱、大隨煩惱

一般有這種個性的人,就是屬於放逸的,聽好了! 那種很隨性的,高興幹什麼就幹什麼的,他是標準的放 逸型。平常就是放蕩不拘,從來都不約束自己的身心, 從來就是放縱自己的欲望,想看什麼就看什麼、想聽什 麼就聽什麼、想吃什麼就吃什麼、喜歡買什麼就買什麼, 從來不約束自己的習氣,讓自己的習氣爆發,任由它發 展,一點都不想約束自己。他不覺得這有什麼錯哦!他 覺得這樣很自在、很悠哉、很灑脫、很有品味、很懂得 過生活,因為他懂得享受嘛!那個叫做搞品味,過著很 有品味的生活,很自在逍遙,為什麼?因為不約束自己, 當然自在逍遙,可是,這就是放逸的現象。

等到他哪一天學佛修行,他就很慘了,懂嗎?因為 他這樣散慣了,現在說好好地坐在那裡數息,完蛋了! 修止修觀,他就開始肩膀也硬了、腰也痠了,呼吸也不 順暢,緊張、壓力都來了。平常都沒有緊張、壓力的, 從來沒有壓力的,因為高興幹什麼就幹什麼,現在不可 以高興幹什麼就幹什麼,要乖乖坐在那裡,他就不行了。 所以修止觀對他來說,是一件非常痛苦的事情。

這個都是因為他平常放逸慣了,所以現在突然要收攝自己的身心,就會變得身體僵硬、精神緊張,修一下就覺得好累喔,度日如年這樣子,才五分鐘,就覺得時間怎麼那麼長!他為什麼會覺得好累?就是因為他現在做的事情,正是違背他自己喜歡放逸的習氣,所以他做起來就不自在了。因為平常自在慣了,所以他才會覺得這麼辛苦。

其實放逸的心態每個人都有,因為它是天生的,而 且誰都喜歡那種放逸的感覺,因為很輕鬆自在。這個時候身心是最舒服的,因為你不用收攝。修習止觀法門要 收攝身心,所以馬上就心也緊起來了、身體也變硬了,

因為它就是違背我們原來喜歡放輕鬆,那個放逸的習 氣,現在突然要收攝身心,就會覺得很辛苦。

可是這樣放逸,會有什麼好結果嗎?雖然看起來好像過得很自在逍遙,可是它會讓我們的貪、瞋、癡煩惱不斷現前,因為你不收攝身心,就很容易因為放逸而造下身、口、意業。放逸就容易生煩惱,因為放逸本身就是貪嘛,對不對?所以它會讓我們貪、瞋、癡煩惱不斷地現前,不斷現前的結果,就會不斷增長我們的惡業,同時不斷減損我們的善業,所以它等於是一切惡事的所依,一切的惡事都是從放逸來的。

因為放逸,所以我們不會很樂於精進地修一切的善 法。也因為放逸,使我們對一切的惡法沒有防護,所以 放逸是一切不善法的根本。

我們剛才講懈怠,現在講放逸,好像有一點相似, 對不對?可是它們是不一樣的,所以我們再進一步來說 明,懈怠跟放逸的差別。

剛才講的懈怠,是對善法不努力精進,就是沒有努力地斷惡修善,尤其是善法,不會很努力地去精進。現在講的放逸,是對貪、瞋、癡煩惱習氣的放縱,所以是不一樣的。

沒有精進在無貪、無瞋、無癡三善根上面,這個叫做懈怠;六根忙著去追逐六塵境界,念念和貪、瞋、癡相應,這個叫放逸。

我們就得到一個結論,什麼叫放逸呢?就是懈怠、 貪、瞋、癡,加起來這四個,叫做放逸。這樣子就弄清 楚懈怠跟放逸的差別了。

所以放逸的結果,只會不斷增長惡業,不斷損壞無 貪、無瞋、無癡三善根。善根被損壞的結果,就會讓我 們想要捨、放下,但是做不到,譬如說你想布施,但是 做不到,為什麼?因為放逸使你貪,所以你就沒辦法成就布施了;想慈悲也做不到,因為一放逸,瞋心來了,也不約束自己的身心,瞋心來了就亂發脾氣,想慈悲也做不到;想開發智慧,當然也做不到,因為愚癡。貪、瞋、癡都有了,所以我們才會說放逸是一切不善法的根本。

如果我們想要讓自己的修行進步,就不能夠像以前一樣的繼續放逸自己的身心,那應該怎麼做呢?就是每天收攝自己的身心,就像《廣論》講的「密護根門」,審慎地、好好地防護你的六根門頭。六根門頭就是眼、耳、鼻、舌、身、意。我們每天六根在接觸色、聲、香、味、觸、法這六塵境界的時候,我們收攝自己的身心,保持現量無分別。看就是看、聽就是聽,不起分別執著,這樣就不會跟貪、瞋、癡相應。

只要你第六意識保持現量無分別,看就只是看,沒有喜不喜歡,沒有我在看;聽,聽就是聽,沒有喜不喜歡這個聲音,這個音樂好不好聽,這樣就不會有貪、瞋、癡。因為六根面對六塵境界,只要第六識一起分別,第七識執著一放進去,我在看這個花,我喜歡就生貪,我不喜歡這個 pattern (樣式)就是瞋,沒有特別喜不喜歡就癡。所以只要你第六意識一分別,貪、瞋、癡就起來了,這就是放逸的結果。

你不放逸,收攝你的身心,看就是看,聽就是聽, 六根面對六塵,保持現量無分別,就不會生起貪、瞋、 癡。這樣慢慢訓練就可以做到不放逸,就是密護根門, 不取形相,不取隨好。

### 四、昏沉

第四個大隨煩惱,昏沉。什麼是昏沉呢?昏沉就是 心陷入一種昏昧沉重的狀態。就是頭腦昏昏的,身體重 重的,就是一種昏沉的現象。

昏沉每個人都有,就是我們頭腦不清楚的時候,雖 然白天不是在睡覺,但是頭昏昏的,頭腦不清楚,這個 就是昏沉。這個時候你拿《百法》來看一下,第一頁還 沒看完就睡著了,沒有辦法隨文入觀,昏沉讓我們書也 看不進去,也沒有辦法進入那個經義裡面去。那書合起 來,經本合起來,我就來打個坐、修個觀吧,觀不起來, 對不起!那就數息好了,一、二、三,又不知道數到哪 裡去了,數字不見了!不管你修什麼法門都一樣。念佛 念一念,也是佛號不見了,那就是昏沉,障礙我們修行 很嚴重的一個惡法。

所以想對治煩惱,沒辦法,因為它本身就是大隨煩惱,想斷惡沒辦法,想修善沒辦法,想精進沒辦法,想修什麼都沒有辦法,為什麼?因為整個心都陷在昏昧沉重的狀態,一點都沒辦法作主,是昏沉在作主,你的心沒有辦法作主。所以,昏沉它讓我們沒有辦法從事任何的修行,一點都使不上力。

腦子也變得愈來愈遲鈍,記憶力愈來愈差,當然你 這樣子怎麼打坐,也不可能得到輕安,所以昏沉就會障 礙我們的身沒有辦法輕安。因為昏沉本身就是一種粗 重,使我們身心粗重,粗重就沒有辦法得輕安。

心呢?不能修觀,所以你想觀什麼都觀不起來,因 為昏沉性太重了。心沒有辦法修觀,所以沒有辦法成就 慧力。因此,昏沉是和根本煩惱「癡」相應的。

所以我們想要好好修行,就應該儘量讓我們的心隨時保持一種清明的狀態,就是你的第六意識都是一種清明的狀態。功夫好的話,他連睡著了,他的意識都還是清明的,所以他可以慢慢克服睡眠的原因就在這裡。

我們的心能夠保持在清明的狀態,就比較容易見

性,為什麼呢?因為我們的真心是靈明不昧的,所以當 我們的心保持清明的時候,就比較容易跟我們的真心本 性相應,所以比較容易開悟。但是它是要靠禪定的力量, 修止修觀的力量。

所以,如果能夠保持頭腦清明的話,這時候拿佛經 起來也統統看得懂,也很快能夠契入佛經裡面所說的境 界;要修什麼法門也都能夠自在作主;想修定就能得定; 想修觀也能夠修觀,想觀什麼都觀得起來;想念佛、想 持咒,統統沒問題;也能夠得到身的輕安,心也能夠開 發智慧。

以禪定功夫來說,要修到幾禪,才能夠克服這個昏沉的現象呢?初禪,初禪就好了,沒有很高。只要你有初禪的功夫,你就可以克服這個昏沉的現象。白天當然是頭腦很清楚,即使晚上睡眠,我們稱睡眠是大昏沉,對他來說沒有大昏沉這件事情。他即使是在睡眠的情況之下,他的頭腦也是一樣保持清明的狀態,所以這個時候就能夠斷取睡眠。

我們說證初禪就能夠斷男女、飲食、睡眠這些欲界 的習氣的原因就在這裡。所以禪定功夫好的話,他自然 對男女的欲望、飲食的欲望、還有睡眠的欲望,就能夠 慢慢減輕,一直到完全的斷取男女、飲食、睡眠。

### 五、掉舉

第五個是「掉舉」。什麼是掉舉呢?就是心掉動輕舉,沒有辦法寂靜安住在所緣境上。像我們說打坐數息,數丟了;念佛號,一面念佛號,一面打妄想;或者是雖然坐在那裡,但是妄想紛飛,這些都是掉舉的現象,這也是為什麼不能得止的原因。

剛才昏沉是障礙我們沒辦法修觀,現在掉舉是障礙 我們沒有辦法得止,為什麼?因為妄念紛飛,讓我們的

心沒有辦法寂靜安住,一直在掉動輕舉的狀態,就是我們所謂的打妄想,那個妄想不斷,那個就是掉舉。

坐在那邊都在想什麼?大部分在回憶過去,會不會回憶痛苦的事?當然不會,都是回憶快樂的事,對不對? 尤其是令我們歡喜難忘的事。所以我們心裡總是在追憶懷念,然後沉醉在那些情境裡面,不斷不斷地去懷念、去回憶,所以掉舉是屬於貪的一分,它是跟貪根本煩惱相應的。

因為貪,所以不斷地回憶過去令我們開心歡樂的事情,貪著在那些境界上面,那些畫面不斷地湧現,平常也是不斷地在回憶。打坐的時候,它不斷不斷地冒出來,為什麼?因為它含藏在第八識的種子,寄放在那邊,所以你一打坐,它就冒出來了。

還有一種掉舉的情況,喜歡做功夫的人要特別注意,就是在修定的時候會有一些境界現前,譬如說他一下子看到山,重重無盡的山,汪洋無盡的大海,各式各樣的光,太陽光、星光、月光,不同顏色的明點,他以為發神通了,那我們都知道它跟孿生兄弟很近,叫做神經,對不對?對於那個喜歡修禪定的,他以為他看到一些畫面,那就是得神通了。其實這種情況就是現在我們說的掉舉,懂嗎?它是屬於一種掉舉的現象,因為真正得定沒有畫面的,懂嗎?有畫面是因為他的心掉舉了。

那種種畫面從哪裡冒出來的?第八阿賴耶識的種子爆發了,懂嗎?因為你在打坐,坐到沒有妄念,但不是得定,那個叫做細昏沉,懂嗎?因為這時候你沒有什麼念頭了,所以第八阿賴耶識的種子,就在這個時候很容易爆發。你平常最常想的,你最好樂的神通境界,這個時候統統都現出來給你看。你以為你見佛了,看到蓮花了,西方淨土現前了,那是你平常憶佛、念佛,現在在

細昏沉的當下,掉舉就發生了,那個不是真的西方世界 現前,懂嗎?因為阿賴耶識的種子爆發,爆發的那些種 子,都是你平常自己薰進去的,你平常好樂什麼,希望 看到什麼,全部薰進去,所以你現在在細昏沉的狀態之 下,因為沒有妄念,它統統都冒出來,所以你會看到這 個、看到那個,看到很多很多的境界現前。

所以要注意了,第一個,不要把細昏沉當作入定; 第二個,不要以為自己發神通,要不然真的就變神經了。

這個要特別特別注意,因為很多喜歡修禪定的,都會落在這個境界上面,然後從此功夫不會再進步,也不會開發智慧,因為是細昏沉,懂嗎?我們剛才講昏沉是跟愚癡相應的,所以他怎麼坐,坐到驢年,沒有這一年嘛!他就是坐到驢年也不會開悟,也不能開發智慧,為什麼?因為他就貪著在這個境界上面,一打坐他就入細昏沉,然後這些境界就現前,他就樂此不疲。他不曉得自己的心在跟自己耍花樣,自己在玩弄他的心意識,他自己不知道。自己的八識變現的境界,然後自己著在上面。所以他不可能開發智慧,也不可能得真正的神通,因為他入的不是真正的初禪、二禪、三禪、四禪,而是昏沉定,所以很嚴重。

特別把它提出來說明,它是在掉舉的時候發生的。 他看到的那些境界,也都是他貪著的境界,所以我們才 說掉舉是跟貪相應的。

### 六、失正念

第六個大隨煩惱是「失正念」。失正念,就是失去正念。為什麼會失去正念呢?因為心散亂。心散亂就會失去正念,使我們的心不能夠安住在正念當中,不能安住在正念當中,煩惱馬上就生起來了。

所以我們為什麼煩惱會生起?因為你沒有住在正念

當中,你只要一失念,煩惱就有機會現行。所以你的心如果能夠安住,一直安住在正念當中,煩惱就沒有機會現行。所以既然失正念,煩惱馬上就生起,我們就很容易造下身、口、意種種的業。

什麼是正念呢?看你修什麼法門,那個法門就是正 念。所以任何法門都是正念,都是你心的所緣境,你只 要安住在那個所緣境當中,就是在正念當中,你一離開, 就叫做忘失正念。

所以念佛的時候,佛號就是你的正念;數息的時候, 那個數字就是你的正念。我們不是說聞思修佛法嗎?你 平常思惟佛法的時候,佛法的內容就是正念。所以正念 的內容很廣,你用功法門的內容都是正念。只要你一忘 失正念,煩惱就現起,然後就造業。

所以我們不管修什麼法門,其實都是在培養正念力,這個很重要。只要不斷不斷地訓練,我們的心就可以安住在法門上,訓練久的話,自然就有正念力。一開始會散亂、昏沉、掉舉,所以要馬上收攝身心,然後再安住在你所修的法門上,安住在正念當中。如果一下子就開始打妄想,就把它拉回來,等一下又昏沉,再把它拉回來,不斷不斷地訓練,你這個正念力就愈來愈強。正念力愈來愈強,就容易得定,得定就容易開發智慧,所以智慧是從正念力第一步開始來的。

如果你正念力不強,就是說你經常都是在失念的狀態,你可不可能成就定力?不可能啊,因為你不是散亂、昏沉、就是掉舉,沒有定力,就不能開發智慧。所以想要得定的大前提,就是正念力。那個念力要非常非常的強,正念力強了,很快就得定,真正得定,當然智慧就開顯了。所以你不管修什麼法門,其實都是在培養你的正念力。

## 大乘百法明門論 第八講中隨煩惱、大隨煩惱

正念力成就的人,他的心可以自在作主,就是那個大修行人,或者是我們講的佛菩薩,你看他坐在這裡,其實他都在用念力去利益眾生,但是我們不知道。我們也看到經典裡面說,弟子看到佛在打坐,其實佛已經用祂的念力去度眾生,去利益眾生了。所以正念力成就的人,他可以用神通力利益很多眾生,但是一般人不知道。

很多人問說:我每天練習發菩提心,發菩提心就是要自他交換,我把一切眾生的惡業吸到我身上,然後我一切的善業都給眾生。他就很擔心說:「我這樣子觀想,一切眾生的惡業化成黑氣進入到我心中,我會不會沒辦法負擔啊?」或者想說:「一切眾生的惡業多重啊!化成黑氣進入我的心中,我會不會全身變黑啊?」放心好了!為什麼?因為你的念力不夠強嘛,你這邊發一個念波,還沒有到門口就已經消失不見,所以你不用擔心說一切眾生的惡業到我身上成熟,它過不來的,因為你念力不強,懂嗎?所以安啦!

也有人問說:「那個超度到底有沒有效?」那也是靠 念力啊,靠那個主法的法師他超度的能力,就是看他的 念力強不強。他如果正念力強的話,那個超度的力量就 強。真正正念成就的修行人,他不用按照那個儀軌,也 不用按照那個法本修,他就靠他的念力就可以超度,懂 嗎?所以佛菩薩去利益眾生,也全部都是靠念力,我們 就都知道這個念力非常非常的重要。

像在密教,上師觀察弟子要幾年啊?十二年而已啦,沒有很長。上師要觀察弟子十二年,主要是觀察什麼?就觀察他的心啊,因為密教成就的根本是菩提心,你修任何的法門,如果沒有菩提心作為基礎的話,再怎麼殊勝的大什麼、大什麼都沒有用,大圓滿、大手印都不可能成就的。或者是任何的本尊法,如果你沒有菩提

心作為基礎,你修任何一個密法都不可能成就的。

如果你是一個瞋心很重的弟子,上師要不要傳法給你啊?會不會傳那個很powerful的忿怒金剛?因為那個咒語的摧破力量非常強,他如果瞋心很重,要不要傳給他?千萬不可以傳給他,為什麼?因為他念力如果很強的話就慘了。他得了那個很powerful的法,然後他念力很強,瞋心很重,那還得了!誰曾經得罪過他、傷害過他的,他那個瞋心一起來,靠著他強大的念力,那對方不是就死得很慘嗎?所以上師為什麼要觀察弟子十二年,看的是什麼?看的就是這個啊!他是不是具器的弟子,他是不是真正有菩提心,他只要還有我們昨天講的忿、恨、惱、嫉、害,就不可能傳給他,就怕他哪一天發脾氣就慘了。

這就說明念力真的可以做很多事。

念力就好像波,是一種念波,波動。念力強的人,這個波動可以通整個法界,所以佛菩薩的念力可以怎麼樣?我們說十法界是相通的,一念就可以到達整個十法界。我們前面也講過「五徧行」,說我們心識的力量可以遍一切處、遍一切時,對不對?可見我們心念的力量本來就是可以遍滿整個虛空法界,沒有一個地方不能到達。可是我們沒有成就正念力的人,念力的力量太微小了,所以沒有辦法遍滿整個法界。那佛菩薩可以,因為正念已經成就了。

所以我們現在不管修什麼法門,要訓練的就是這個 正念力,只要你正念力能夠慢慢地成就,什麼得定、開 發智慧都很快。還有一個重點,就是開發神通,這個也 是很快速,它都是正念力的結果。

所以我們不管修什麼法門,都要好好地培養我們的 正念力,這樣我們修一切的法才可能成就。

#### 七、不正知

第七個大隨煩惱是「不正知」。不正知,就是不正確的認知。就是面對事情的時候,在認知上有了錯誤,也 許是看法錯了,也許是想法錯了。總而言之,就是觀念、 思想見解上有了錯誤,我們都叫做不正知。

為什麼認知上會有錯誤呢?就因為愚癡,所以不正知是跟癡相應的。它產生的都是邪知、邪見,所以它又跟邪慧相應。以佛法來講,是不明白中道實相,不明白諸法真實的面貌。諸法真實的面貌,我們講了很多次了,就是一切現象界是生滅、無常、無我的,我們沒有弄明白,就會以為有一個真實的我、真實的法,把它們當作是永恆存在的,這個就是錯誤的認知,才會產生我執跟法執。

有了錯誤的認知之後,就會生起各種的邪知,因為他的認知上有錯誤,所以他遇到事情,他就用他那個錯誤的邪知、邪分別(也稱為邪慧)。所以不正知會障礙正知的生起,讓我們沒有辦法做到正知。

我們要做到正知正見,可是不正知就會障礙我們沒有辦法得到正知,也會讓我們的身、口、意業有很多違犯的地方。因為錯誤的認知,當然就容易造下身、口、意業。所以遇到一切的境界,就不能夠做出正確的判斷,變成是非顛倒、善惡錯亂,這就是不正知的結果。

像我們剛剛講那個打坐,有的人會看到光什麼的, 有的人是喜歡感應,現在氣走到哪裡了,我的氣機有沒 有發動……,這些搞感應的,他自己以為他在修菩提道, 因為我們說要修止修觀,要練習打坐。可是他一練習打 坐,他就變成是在搞身體,可是他以為他在修菩提道。 可是菩提道不在光上面、也不在氣上面,所以那個整天 在搞感覺的,他是不可能會開悟的。

因為菩提道是覺悟之道,覺悟什麼呢?覺悟一切法無我,覺悟空性的道理。我們只是靠著這個七支坐法的打坐姿勢來訓練身體的安定性,因為我們身體坐定了,我們的心就容易專一,心專一就容易得止,得止就容易開發空性的智慧,這個才是打坐真正的目的。可是不正知的人,他打坐就會變成是在練氣、在看光,要不然就是在修腿、在搞感受,所以我們說他不正知,對打坐這件事情是不正知的。因此他這樣子來修練是不可能開悟、解脫,只是被色蘊、受蘊困住,不得解脫。所以我們要先聽經聞法,建立正知見之後,再來談修行,這樣才不會修錯,才不會走錯路。先要有正知見,才不會有不正知的現象產生。

那有了正知力,面對一切的境界才能夠起正觀察,當下知道該做、還是不該做,該說、不該說,每個念頭是對、還是不對,這個就是《廣論》裡面講的「正知而行」。這樣子身、口、意自然就清淨了,也能夠生起真正的智慧。

### 八、散亂

最後一個「散亂」。什麼是散亂呢?就是馳散動亂。 因為心向外奔馳分散,所以變得躁動擾亂。散亂就是我們的心往外面散開,就好像我們到河邊,往水裡丟一個 石頭,咚!那個水就會起一陣一陣的漣漪往外面擴散開來,就是用這個來比喻我們的心往外馳散,叫做散亂。

為什麼會散亂呢?因為我們的心向外境攀緣,所以心就馳散動亂,沒有辦法專注在所緣境上。沒有辦法專注在所緣境上,就沒有辦法得正定,沒有辦法得正定,就沒有辦法得到真正的智慧,所發的都是惡慧,或者是邪慧、邪分別。為什麼叫做「邪」呢?因為它不能夠讓我們開悟、解脫,所以就稱為是惡慧。真正的智慧才能

## 大乘百法明門論 第八講中隨煩惱、大隨煩惱

夠讓我們開悟、解脫,那就是空性的智慧。

一般散亂心比較重的人,他的性格是比較不穩定 的,就是稍微遇到一點挫折,他就想要挑,怎麽挑呢? 就是換環境,那個一直換工作的,就是標準散亂型。像 有些人一個工作做不到三個禮拜,你問他為什麼要換工 作?他就開始 complain, 老闆不好啦、同事很難相處, 要不然就是工作太苦、太累、時間太長,反正在他的眼 裡就沒有一個工作可以做就對了,沒有一個工作合他的 意。所以也不是老闆的問題、也不是同事的問題、也不 是什麽工作時間的問題,都不是,其實是他自己的問題, 因為他的心散亂,心散亂,他的心就不能夠集中。我們 剛才說像那個漣漪一樣往外散開,他的心也是整個散 開,他的心力不容易集中,因此意志力就容易分散,意 志力分散,就容易受到外境的干擾。所以一點點外在境 界很小的風吹草動,他就沒辦法了,對他來說,他就受 到嚴重干擾。也是因為干擾,他就會對周遭的環境,不 管是人、事、物都失去了耐心。所以散亂心重的人,他 一定耐心很差,就是一點點挫折他就沒辦法忍耐,抗壓 性很低。

還有,那個花樣愈多、思想愈多的人,散亂心也愈重。看起來他是一副聰明伶俐的樣子,因為他點子多、腦筋動得快。但也是同樣的情況,如果把他抓來這邊打坐,他也完蛋。要他修止修觀,這種散亂心重的個性,就會變成一個得定很大的障礙。他很難坐得住,心一直散亂,一直往外馳散,一直攀緣外境,有一點聲音他就不行了,什麼光線太亮也不行,太暗會睡著,也是很麻煩,所以他很容易受到環境的干擾,就是因為他散亂心很重。

他腦筋動得快,就說明他的內心是動盪不安的,所

以障礙得止。修觀呢?點子多,說明他的分別心很重, 這個又障礙修觀。所以不管修止、修觀,都是很大的障 礙。

如果再加上他好辯,主觀意識很強的話,就會變成 惡慧,因為都不是正知正見。因為他沒有辦法得止,所 以沒辦法成就定力;沒有辦法修觀,所以沒有辦法成就 真正的慧力。主觀意識很強的意思是什麼?表示他分 別、執著非常非常的重。所以他不但沒辦法成就止觀, 而且還會變成惡慧、邪分別。

一般我們看世間人,那種第六意識很強的,他很會做學問、搞知識,可是他學問知識再高,他也沒有辦法開悟、解脫,為什麼?他是用他的意識心、第六意識去分別所做出來的學問跟知識,所以只能說他是世智辯聰,但並不是真正的智慧。佛法真正的智慧,是無我空性的智慧,因為在空性的智慧當中,是遠離一切的戲論分別。他用種種分別心寫出來的文章、或做出來的學問,那個是分別來的。在空性的智慧當中,是遠離一切的戲論分別,是沒有散逸、沒有動亂,就是我們說的「菩提自性,本自清淨,菩提自性,本不動搖」。因為他現在是散亂心、分別心所做出來的東西,所以就不是我們清淨自性裡面的東西,因為我們的菩提自性是清淨的,是本來不動搖的,可是他現在心很散動,所以就不是真正的智慧。

從清淨自性所起的作用,才是智慧的觀照,才善能明白一切法是因緣所生,是無自性空的,不會起任何的分別、執著。可是由散亂心所起的分別,它是由我執分別來的,所以我們才會說它是惡慧,而不是真正的智慧,差別在這裡。

以上八個大隨煩惱已經介紹完了。這八個大隨煩惱

## 大乘百法明門論 第八講中隨煩惱、大隨煩惱

是與生俱來的,所以它很難斷,要到什麼時候才能斷呢? 見道的時候就能斷,就是當你體證到無我,見到空性的 時候。

因為它是恆常與第七識的我見、我愛、我癡、我慢相應,所以只要不好的念頭一生起,惡心一生起,就一定有這八個煩惱在裡面,所以我們平常要多修對治。怎麼來修對治呢?我們要多修信心,來對治不信;修精進,來對治懈怠;修不放逸,來對治放逸;修觀,來對治昏沉;修止,來對治掉舉;多培養正念,來對治失正念;多培養正知,來對治不正知;多持戒、修定,來對治散亂。這樣才可能有一天見空性、開悟,然後悟後起修,才能夠到最後證得果位。

我們這次的課程,說了根本煩惱六個,小隨煩惱十個,中隨煩惱兩個,大隨煩惱八個。我們介紹這些內容最主要的目的,就是希望能夠明白煩惱的種類,譬如說,這些煩惱它是怎麼障礙我們成就的,它是怎麼障礙我們善善根沒有辦法生起,或者它是怎麼讓我們的心被染污,或者說為什麼我們的身心會時常處在熱惱當中……等等,就是所有根本煩惱,還有隨煩惱的內容。如果我們能夠明白認識這些煩惱的話,才能夠正確地修行,知道自己還有哪些習氣沒有斷,應該從哪裡下手做功夫。因為我們每個都有講對治法,那你檢查發覺說我這個煩惱比較嚴重,就修它的對治法。這樣子來做功夫的話,很快就能夠成就善根,成就止觀,成就戒定慧,一直到成就最後的果位都沒有問題。所以先要認識煩惱的內容,然後去對治它。

我們這一次的課程,就到這裡結束。

願以此功德,普及於一切,我等與眾生,皆共成佛 道。 大乘百法明門論 第九講 不定四

大乘百法明門論 第九講 不定 (悔、眠、尋、伺)

各位居士大德!阿彌陀佛!

我們前面已經介紹了心法、心所有法。心所有法有 五十一種:五徧行、五別境、善十一、根本煩惱六、隨 煩惱二十。最後四個,就是今天要介紹的「不定四」。

不定法有四個,哪四個呢?就是悔、眠、尋、伺。 悔,就是後悔;眠,就是睡眠;尋,就是尋求;伺,是 伺察。

為什麼這四個要叫做不定法呢?它有三個不定。

第一個不定,是善、惡、無記,三性不定。像前面 的善法十一個,它是屬於善;煩惱,隨煩惱,它屬於惡; 現在介紹的這四個法,有時候善、有時候惡、有時候無 記,不一定,所以我們就稱為不定法。像做錯事後悔, 然後懺悔,這個是好的,所以這個就屬於善;後悔沒有 做壞事,這個是屬於惡;糊里糊塗的後悔,這個是屬於 無記。所以以這個後悔來講,它有時候善、有時候惡、 有時候無記。

第二個不定,它在八識當中是不一定的。八識:眼識、耳識、鼻識、舌識、身識、這五識,第六意識、第七識、第八識。今天介紹這四個,在八識裡面是不一定,就是前五識不會後悔,前五識也沒有睡眠,所以前五識都沒有這四個,第七識也沒有這四個,第八識也沒有,只有第六識有。所以以八識來講,它不一定都有這四個,只有第六意識才有。

第三個不定,在三界當中,它也是不一定的。三界 就是欲界、色界、無色界,在三界當中,它也不一定都

#### 大乘百法明門論 第九講 不定四

有。像我們打坐,修止修觀,如果你修止的功夫可以到 初禪的話,我們都知道初禪已經沒有睡眠了,對不對? 男女、飲食、睡眠,到初禪因為欲界身已經轉成色界身 的關係,欲界的習氣都已經慢慢地愈來愈淡。所以我們 一旦入了色界初禪之後,就沒有後悔這件事情,也沒有 睡眠這件事情,但是還有尋、伺,初禪就是「有尋有伺 三摩地」,它是還有尋、伺的作用。到了二禪以上,就沒 有尋、伺了。欲界的眾生一直到色界初禪,還是有尋、 伺的作用,二禪以上就沒有了,所以二禪稱為「無尋無 伺三摩地」。所以,以三界來講,也不一定都有這四個。

我們作個結論:第一個,這四法在善、惡、無記三性當中,不一定屬於哪一性;第二個,它在八識當中,不一定都有,只有第六意識才有;第三個,在三界當中也不一定有,到了初禪就沒有悔、眠,從二禪開始就沒有尋、伺。所以我們就知道,它為什麼稱為不定法。

接下來,我們詳細地介紹這四個內容。

### 一、悔

第一個,什麼叫「悔」呢?悔,就是後悔,或者是 說追悔。為什麼要後悔呢?那一定是做錯了事情才要後 悔嘛。

第一種情況,是當我們造了業、破了戒、或者是犯了錯,因為我們有慚愧心,所以我們會後悔說:「為什麼我當初要這麼做?」事後才後悔,已經做了。怎麼辦呢?就懺悔,後悔之後趕快懺悔,懺悔之後,就不要再繼續追悔了。

還有一種情況,是沒有做壞事也後悔,後悔自己沒 有做壞事。

譬如說你是個公司主管,有人送上一個大紅包到你家,想要試圖來賄賂你,結果你義正辭嚴地拒絕說:「這

個忙我是一定會幫的,但這個紅包我不可以拿。」可是,當他離開你家之後,你馬上就開始後悔了,「為什麼不收呢?我最近還滿缺錢的……」,就開始後悔了。想說收下來,反正也沒有人知道啊,他不可能說出去,那我不要說就沒有人知道,我為什麼不收呢?這個就是後悔沒有做壞事,這一類的事情也經常發生。

做生意的都知道,都會作假帳,對不對?你們是都不會了啦,就是一般做生意的,一定會作假帳,然後會 逃漏稅。你如果沒有逃漏稅,你也會常常後悔說:「我為 什麼不跟他們一樣?那我一年可以省下很多錢,那個錢 拿去布施也滿不錯的,還是拿來護持佛法。」有時候也 會生起追悔的心。

像我們有一位師兄就很難得,可能你們有一些人認識,就是新加坡有一位師兄到泰國去做生意,他自己是老闆。他自從學佛了之後,就決定要老實的報帳,所以每年報稅的時候他都照實申報,他跟負責報稅的員工說:「你就老實報,應該報多少就報多少」,那個泰國員工就用懷疑的眼光看著他,然後百思不解,為什麼老闆這麼奇怪呢?是學佛學到頭殼壞了?還是怎麼樣?可是我們就很讚歎他。他寧願不要賺那個逃漏稅的錢,為什麼呢?因為他深信因果。你從這邊逃漏稅賺到的錢,一定會在別的地方漏掉。所以我們破財一定是有原因的,因為我們讓別人損失,果報就是自己會損失。雖然你這邊好像省起來了,可是你在另外一邊又漏掉了,因果絕對是不爽的。

所以我們沒有做壞事,也不要追悔。有些人敢為非 作歹,不擇手段地想要拼命賺錢,那是因為他們沒有因 果的觀念,或者根本不相信因果,所以才敢這樣做,對 不對?可是我們學佛之後,深信因果的話,應該就不會 這樣了。一般人很勇猛的造惡業,他不怕墮惡趣,可是 我們也不怕嗎?我們深信因果,也不想因為造惡業然後 墮惡趣,所以我們從今以後也不再會去做那個不應該做 的事情。這就是講到說不應該做的,絕對不要做,所以 沒有什麼好追悔的。

所以,對於惡事有兩種情況:已經做的惡事,我們 要後悔,事後趕快懺悔;對於自己沒有做的惡事,就不 要後悔,而是要慶幸自己沒有做,這個才是正確的。

善的方面,也是有兩種情況。

第一種情況,就是造了善業之後,後悔自己為什麼要做。這個也是經常發生,像在道場當義工的也是常常會後悔,為什麼要當義工?當你被人家冤枉,或者被人家批評、毀謗,你又出錢、又出力的,卻沒有得到好的結果,所以可能偶爾也會生起後悔的心,想說:「早知道我就不要當義工了」。

或者是我們今天上街,看到有人在乞討,或者是看到有和尚在化緣,那你很高興的就布施了,或者是供養了那個和尚,結果回去跟人家說,人家就笑你說:「笨吶!那個是假和尚!那個是假乞丐!」那你一聽,心就涼掉了嘛,就開始後悔說:「哎呀!早知道就不要做了!」所以你今天做了善事之後,事後就追悔了,而且追悔之後還想說:「我會不會變成幫兇?」對不對?助紂為虐嘛,如果大家都不給錢,他就沒辦法詐騙了,所以後悔說我會不會變成幫兇?我有沒有那個共業啊?充滿了後悔的心。

所以我們想要布施、或者供養的話,一定要有般若 波羅蜜,般若波羅蜜就是空性的智慧。一旦決心要布施、 或者是供養,就沒有布施的我,也沒有我布施供養的對 象,也沒有布施供養這件事,當下就把它空掉了。你想

大乘百法明門論 第九講 不定四

做你就去做,做完就忘記,也不會執著,也不會為了功德才去做。要不然行善之後,如果後悔的話,不但沒有功德,反而會造下惡業,因為你生煩惱就造惡業,多划不來!所以要有空性的智慧,不管他是真的假的,我一旦決定布施供養,我就三輪體空,這樣就不會行善之後,然後後悔。

行善也有另外一種情況,就是後悔自己沒有造善業。譬如說:早上接到一個電話,別人麻煩你做一些事情。可是你想一想,哎啊!好麻煩喔!因為怕麻煩,所以當場就拒絕了。可是那個電話一放下來,就開始後悔說:「其實我可以幫的,我只是怕麻煩。」心中就後悔為什麼沒有答應要幫他這個忙,這樣的機會也是很多。

我們每天其實有很多行善、或者利益眾生的機會, 只是說你有沒有把握。像這種後悔沒有做善事的,這個 就要後悔了,要好好地追悔。

所以,什麼樣的悔才是正確的呢?

不該後悔的事,就是沒有做的惡事,不應該後悔; 已經做的善事,也不要後悔。這是不應該後悔的事,就 不要生起後悔的心。

應該後悔的事,也有兩種情況,已經做的惡事,那 就要後悔,然後懺悔;沒有做的善事,也要後悔,然後 發願以後有機會一定要做,每天一定要把握行善的機 會,為什麼呢?因為念死無常,什麼時候走不知道,要 及時行善,一有機會行善就要把握。

所以應該後悔的事,我們懺悔就好了,懺悔之後就不要後悔,這是什麼意思呢?你覺得自己不對,你懺悔就好了,然後就把這件事情放下,因為你決定改過了嘛,以後要及時行善,那個惡事一定不要做,你懺悔完就發心改過。

為什麼不要再後悔呢?因為你每次想到這件事情就 後悔一次,它會讓你的身心處在不安穩的狀況,身心不 安穩的話,就很難得定,因為你一天到晚在後悔啊,做 對事情也後悔、做錯事情也後悔,整天都在後悔。常常 後悔就是打擊自己的信心,常常覺得很內疚,覺得這個 不應該、那個不應該,弄得自己身心很不安穩,所以你 修禪定的時候很難得定,因為追悔的心會讓你的心不 安,因此很難得定,後悔就變成是障礙我們得定的一個 很大的原因。所以我們才說,一旦懺悔就不要再後悔了, 這個也是很重要。

因為沒有智慧判斷,才會不管是造善、造惡都在後悔,所以這個後悔是屬於貪、瞋、癡的哪一個啊?因為沒有智慧,對不對?才會造成做好事也在後悔、做壞事也在後悔,常常都在憂悔當中,這就是因為沒有智慧,所以它跟愚癡相應。所以不定法的第一個「悔」,它是跟癡相應的。

悔為什麽是不定法呢?

第一個理由,就是善、惡、無記三性不定。什麼樣的情況是善、惡、或者無記呢?譬如說:做錯事情後悔,這個是好的,所以這個時候是屬於善性。你後悔沒有做壞事,這個就屬於惡性的,或者做了善事之後後悔,這個也是屬於惡性的。後悔沒有做善事,這個就是善性的,所以發願要及時行善。弄不清楚狀況,該做、不該做,還是該後悔、不該後悔,弄不清楚狀況,這個就是無記性。所以它不一定跟善、惡、無記哪一個相應,所以稱為不定。

第二個理由,前五識不會後悔,第七識也不會後悔, 第八識也不會後悔,只有第六識會後悔。所以在八識當中,它也是不一定都有悔的,只有第六意識才有。 第三個理由,我們剛才說,經常後悔會讓我們的身心處在不安穩的狀態,所以它會障礙我們得定。可是我們知道,一旦證入初禪,身心安穩了,還會不會後悔?就不會後悔了。所以欲界才有悔,一旦入色界初禪以後,就沒有悔這件事情了,為什麼?因為你的心得止了,就沒有悔這件事,只有欲界眾生才有追悔這件事情。

以上就是「悔」。

#### 二、眠

第二個不定法是「眠」。眠,就是睡眠。睡眠就是第 六意識陷入一種昏昧的狀態,就是你的意識不清明,這 樣昏昏昏,然後落入大昏沉,我們就稱為睡眠。

只要你的第六意識不清明,在一種昏昧的狀態,不 是很明明歷歷,不是很清明,頭腦好像不是很清楚,那 個就是一種昏沉,大昏沉就是睡眠。

睡眠是屬於第六意識才有的,第六意識不再保持清明的狀態,它落入一種昏昧的狀態,我們稱為睡眠。這個時候前五根也暫時不起作用,就是我們睡著了之後,眼、耳、鼻、舌、身這五根不會去攀緣色、聲、香、味、觸這五境,因為你睡著了,所以你眼根不會再去看,也沒有第六意識的幫忙生起眼識的作用,耳朵也不會再去攀緣聲塵,然後第六意識去分別說你聽到了什麼音聲,都沒有,對不對?所以,睡眠是前五根已經不會去攀緣外面的五塵境界,第六意識也陷入昏沉、熟睡的狀態。

所以睡著了之後就不會像醒的時候,第六意識能夠 配合前五根去攀緣外境,然後生起五識的作用。第六意 識本身也不再保持清明的那種狀態,而是處在一種昏昧 不明的狀態。

第六意識陷入一種昏昧的狀態,這個時候可以修觀嗎?觀不起來,怎麼也觀不起來,為什麼?因為第六意

識已經處在昏昧的狀態,所以這種狀態是沒辦法修觀的。所以睡眠障礙修觀,沒有辦法修觀,就不能夠成就智慧,因為修觀是成就智慧,修止是成就定力。一個成就定力,一個成就慧力,睡眠障礙我們修觀,讓我們的智慧很難生起,所以它是屬於貪、瞋、癡的哪一個啊?它是跟愚癡相應的。

所以,凡是那個貪睡的,他一定是放逸、懈怠、懶 情,不能夠好好修觀,坐在那邊也是在打瞌睡,所以這 個睡眠就是不好的,它是跟惡法相應的。可是,睡眠重 不重要呢?很重要,對不對?所以如果能夠好好地睡眠 來長養我們的四大,有充足的精神來修行用功,這個睡 眠就是好的,這時候就是跟善法相應。如果睡得糊裡糊 塗的,這個就是跟無記法相應。

所以我們就知道它為什麼稱為不定,就是善、惡、無記不一定,就看你用在什麼時候,如果是偷懶、貪睡,這個就是不好的,讓我們沒有辦法精進用功;可是你好好地睡,養足了精神來精進,這個時候的睡眠就是好的;那個不能把它歸在善或者惡的那個,就是無記性。

而且睡眠的時候,前五識不起作用,只有第六意識單獨作用。我們剛才講了,你睡著之後,你眼睛不可能去看色塵,耳朵不可能去聽聲塵,五識都不起作用,只有第六意識單獨起作用。所謂的夢境,也是第六意識的獨影境,第六意識單獨作用,才有種種的夢境產生,所以第六意識也稱為獨頭意識,夢境也稱為獨頭意識的原因就在這裡。你在睡眠的時候,前五識已經不起作用,只有第六意識單獨作用,所以稱為獨頭意識,或者是獨影意識。所以,這個就說明在八識當中,前五識、第七識、第八識沒有睡眠,只有第六意識有睡眠。

三界中也不一定都有,我們剛才講了,到了色界初

禪就能夠斷取睡眠,因為在定中,第六意識是清清楚楚、歷歷分明的,所以這個時候就可以沒有睡眠了。三界當中,只有欲界眾生有睡眠,色界、無色界眾生都不需要睡眠。為什麼欲界眾生需要睡眠呢?白天太累了,身體東跑西跑的跑累了,心胡思亂想也很累了,身心都很累了,所以需要晚上睡眠,這個是一個主要的原因,就是身心疲勞,晚上需要睡眠,第二天才有力氣再把身心弄得很疲勞。

可是,還有一個很重要的原因,就是我們的腦部缺氧,所以需要睡眠,睡眠是在補充氧氣。像我們平常累了會打哈欠,嘴巴張很大,那是幹嘛?吸更多的氧氣進來,因為腦部缺氧了,所以就打一個大大的哈欠,吸了多多的氧進來,頭腦就好像比較清楚一點。我們晚上睡眠,除了消除身心的疲勞之外,還有一個很重要的功用就是補充氧氣,等睡到氧氣充足了,你就自然就會醒了,你醒過來就表示氧氣已經夠了。

這就說明為什麼人初禪以後不需要睡眠,為什麼?因為不需要氧氣了,為什麼人初禪以後不需要氧氣?因為他氣住脈住,懂嗎?所以不需要氧氣,因此他可以斷取睡眠,這是最主要的原因。說為了消除身心疲勞,那個還不是最主要的原因,是因為氧氣的關係,只要你氧氣足夠的話,你就不需要睡眠再來補充氧氣。入初禪之後,因為他呼吸已經非常的微弱了,所以等於是幾乎要到氣住,氣住就是呼吸快要停止了。你們數息數到呼吸好像快要停止了,很久才喘一下有沒有?那個就是快要進入狀況了,再繼續止下去就會氣住,就好像沒有呼吸的感覺,因為它轉成內部的呼吸,所以這個時候就不需要再呼吸來補充氧氣,那時候的脈也好像停止了,所以是氣住脈住,身上的那個脈。

如果你坐在那邊還在想說:我現在氣脈走到尾閭,喔!上來了,到夾脊關,有前三關、後三關,一關一關過,從尾閭關上來,通到背後是夾脊關,現在到後腦了,卡住了……。像這樣氣脈還在走的,或者是有氣脈的感覺,或者氣機發動,還是有什麼生理的反應,我們就知道他一定還沒有入初禪。因為入初禪就是很明顯的氣住脈住,所以你的氣脈沒有明顯的感覺說氣走到哪裡,是沒有這種感受的。

這個就是睡眠。

### 三、尋

第三個是「尋」。尋,就是尋求。像我們每天心不斷不斷地忙著向外尋求,尋求之後就生分別,這種對外境初步的分別,我們稱為尋。這個隨時都在發生的,你只要眼見色,你馬上就生分別,你看到了什麼,這就是尋。

你逛街,東看看、西看看,那個是尋。聽說紫水晶可以開發智慧,所以我決定今天去找一塊紫水晶放在我的床頭,白天隨身攜帶,或者買一個紫水晶的佛珠隨時來唸,這時候我就開始去找紫水晶。這個找的過程,眼睛不斷地看水晶,不斷地生分別,就叫做尋。所以,尋是攀緣外境,心忙著分別。

### 四、伺

我一旦看到了、找到了那個紫水晶,我好好地琢磨,把這一塊紫水晶拿起來看,或者這一串手珠拿起來看,看這個紫水晶的色澤、大小、形狀,是不是我要的那一個,這個時候就進入了下面一個,叫做「伺」。伺,是伺察。伺察是在你心向外尋求,做了粗淺的分別之後,你的心就會在這個境界上面做一番細細地審察,這個審細的分別,就叫做「伺」。

尋,是對外境不斷不斷地去尋求;同,是尋到了目

大乘百法明門論 第九講 不定四

標之後,停在這個目標上面,心再仔細地審察。所以一個是向外,一個是對內,這個是尋跟伺的差別。

它們都是屬於「思」跟「慧」的一部分。什麼叫思?五編行:作意、觸、受、想、思。思是什麼意思?令心造作。所以,尋跟伺都有令心造做,一個是令心造作怎麼樣?不斷地去尋求你要找的目標,這也是令心造作,要去找一個紫水晶,令心造作。一旦找到了目標,就在上面好好地來觀察、審察,這個就是伺,這也是令心造作。它們都是屬於思的一分,令心造作,只是造作的目的不一樣,一個是令心造作去尋求目標;伺呢?是你尋找到目標之後,忙著在這個目標上面細細地分別、審察,都是令心造作。

它也屬於「慧」的一分。「慧」是什麼意思啊?五別境:欲、勝解、念、定、慧。什麼叫慧啊?於境揀擇,叫慧。於所緣境,揀擇為性,它的體性就是於境揀擇,對所緣境忙著不斷地選擇。揀擇,就是分別的意思。揀擇分別,這是屬於慧。

所以尋跟伺都有有思的一分,也有慧的一分。譬如剛才說你要找紫水晶,你確定這個目標,然後於境揀擇,對於這個目標去選擇,所以這個是尋;一旦找到了你覺得還不錯的,然後就在這上面再不斷地揀擇,忙著分別,細細地分別審察,這個也是於境揀擇。對於所緣境怎麼樣?做一番選擇,就是你的心不斷不斷地分別說這個是不是我要的?它的色澤、大小、形狀是不是我要的?然後這個水晶好不好啊?更重要的是價錢合不合理啊?

尋跟伺到底有什麼分別呢?剛才其實已經講過了, 現在把它作一個結論。尋,是心不斷地去找尋對象,對 這個對象又不斷地分別,這個時候的身心是不安穩的。 你去逛街找水晶,這時候你的身心是不安穩的,因為你 一直在尋找這個目標,所以當下身心是不安穩的;何, 是在鎖定了目標之後,對這個目標進一步的分別審察, 所以身心是安穩的。因為你已經找到了這個目標,只是 你繼續在這上面去琢磨它,所以相對剛才尋求的過程, 身心是比較安穩的,這個是第一個差別。尋,是身心不 安穩的;何,是身心比較安穩的狀態。

第二個差別,尋,是對境界只作一種粗分別;伺, 是心對境界慢慢地作一種細分別。以粗細來講,尋是比 較粗的分別,伺是比較細的分別,因為在尋求的過程當 中,你的心是比較粗的,一旦目標鎖定之後,你就在上 面細細地分別,所以這個時候的分別是比較細的,這是 它們第二個不同的地方。

我們舉修行來作例子,大家會比較清楚尋、伺的作用。譬如說:我們在修不淨觀的時候,不是髮、毛、爪、齒、皮嗎?第一個是觀頭髮,我們要觀頭髮是不淨的,所以我們首先要尋求,對不對?尋求什麼樣的情況,那個頭髮最快引發我的厭惡,這個就是一種尋求的目標。你要去找,我要觀想什麼樣的頭髮,我一想,那個厭惡感馬上就生起來了,所以我找啊找啊,就找到一個人如果三個月不洗頭,頭髮全部都黏在一起,又油又臭,可能還長蝨子,這樣夠厭惡了吧,很快那個厭惡感就生起來了,這個就是尋求的過程。這是尋。

引發厭惡之後,我的心就安住在這個厭惡上面,這 個時候就是同。同是伺察,伺就是停留的意思,停留在 那個所緣境上面。

所以我們就知道,尋是不斷地尋找,伺是在找到了 之後,停留在上面,細細地推求審察。停留在上面,就 是伺;細細地推求審察,就是察,這就是伺察。

再舉一個例子,譬如說:我們修數息,天台止觀「六

妙門」,第一個數息,我們一開始練習,數一數就數丟了,對不對?趕快再把它抓回來,重新再數,數一數又在打妄想,數一數,數字又數丟了,趕快把它找回來,趕快找回來,那個找就是尋。等找回來之後,繼續安住在那個數字上,這個就是伺的作用。所以,尋是在我們數息的時候,心散亂了,數丟、或者數過頭了,這時候趕快把它找回來,這個叫尋;找回來之後,很小心地把我們的心保持不讓它再丟掉,那個叫做伺。這樣應該很清楚了。所以,一個是向外尋求,一個是向內伺察。一個是趕快把它找回來,一個是繼續安住在那個所緣境上。

心在尋伺之後,我們就能夠給它種種的名稱和言說。名稱和言說就是語言文字的意思。我們剛才知道尋是心粗的分別,何是心細的分別,我們說分別心,其實就是在講第六意識的分別。你要怎麼樣保持第六意識的現量無分別,這樣保持現量無分別久了,你就能夠得止,這個就是沒有分別,現量。可是第六意識一旦分別之後,就落入比量,你的心就產生分別。

譬如說:你眼睛看了什麼東西之後,你馬上就分別, 剛才說你要找那個紫水晶,你要找的那個過程,你的心 要分別,那是粗的分別。如果你的心不分別,你不知道 那個是水晶、還不是水晶,對不對?也不知道它是紫水 晶、還是粉紅水晶、還是白水晶,所以你的心一定要分 別,你才能夠去找,所以這個時候的找是粗的分別。可 是找到了之後,你還要細細地分別,才知道它是不是你 要的,它的品質好不好啊、等等,這個是心比較細的分 別。尋伺其實都是我們的分別心,只是粗還是細的差別, 所以才會有尋、伺這兩個名稱的差別,這樣我們就清楚 了。

現在要推一步講,它其實就是我們語言文字的表

達,就是要靠分別心,懂嗎?像那個喜歡寫文章的人, 文學家,他要寫詩作詞,每一字都要好好地去琢磨,每 一字、每一句要去推敲,譬如說他要形容個什麼東西, 他就有好幾個字可以用,要用這個字好呢?還是那個字 好呢?一定要琢磨個半天,這個就是心不斷不斷地要去 分別。

或者是我們想事情,或者考慮事情,一旦要做出決定,可是又很難做決定的時候,我們就說:「這個事情好傷腦筋呀!」那個傷腦筋就是第六意識的分別作用,叫做傷腦筋,它不是智慧的觀察。如果你是第六意識保持現量,然後是用智慧。智慧的意思就是說,你的第六意識已經轉成妙觀察智了,這個時候就是現量境,好像靈光一閃,那個字就出來了,那樣就不會傷腦筋,懂嗎?可是如果你用你的第六意識去分別,仔細推敲,那個就傷腦筋,因為那個是分別、比量來的。

所以我們如果用智慧,用現量境的智慧去過生活, 我們會很輕鬆愉快,然後都不會生分別,對不對?因為 第六意識都保持現量、無分別,然後也不會造業、也不 會生煩惱。可是我們六根面對六塵的時候,就是忙著分 別,一旦分別就有好不好、喜不喜歡,然後馬上貪瞋癡 就起來了,這就是因為我們的第六意識已經有尋伺的作 用,已經落入比量的分別,所以才會生煩惱、造業。

這個尋伺,就是心的分別,因為心的分別,所以你可以把它表達出來,可以藉由語言或者文字,把你心分別之後的東西給描述出來。譬如我們剛才說,頭髮要引發厭惡,所以我就想頭髮三個月不洗,又油、又臭、又長蝨子,這就是我描述那個三個月不洗頭髮的狀況,所以這個都是尋伺的作用,懂嗎?我們的心分別之後,我可以用語言文字把它表達出來、描述出來,所以尋伺又

有另外一個意思,就是語言文字的意思。語言文字怎麼來?心的粗細分別之後的產物,就是語言分別,因此你可以把它表達出來,這些都是可以描述的。所以尋伺的作用,另外一層意思,就是語言文字的表達。我們就知道,尋伺是在第六意識做了粗細的分別之後,給種種不同的境界,很多的名稱跟言說,這個就是尋伺的作用。

那這說明什麼呢?我們說了半天,就是要說這個尋 伺只有第六意識才有,其他沒有。因為尋伺是第六意識 在面對境界的時候,所做的分別作用。前五識是現量, 它沒有分別,它沒有尋伺的作用;第七識恆審思量,執 八識見分為我,它就是內在一直執著有一個我,所以它 也沒有尋伺;第八識也沒有尋伺。只有第六意識才有尋 伺的作用。

所以,我們修行就是靠尋伺,造業也是靠尋伺,懂 嗎?凡夫眾生每一天面對種種不同的境界,因為起尋伺 作用,生分別心,因此生煩惱、造業。可是修行人也是 利用尋伺來修行,有沒有?我們剛才舉例,你修不淨觀 也好、你念佛也一樣啊,念佛,佛號丟了,趕快把它找 回了,然後安住在佛號上,那個就是尋伺的作用。所有 的法門,尤其是止觀,都是利用尋伺的作用來起修的, 修止、修觀都是用尋伺的作用。所以你善用尋伺的話, 你可以成就止觀,就是成就你的定力跟慧力;可是你也 可以利用它去生煩惱、造業,都是尋伺的作用,所以它 是不定法,它可以跟善法相應、也可以跟惡法相應。

它可以是打妄想,第六意識分別打妄想;它也可以 轉成觀照的智慧,尋伺起的作用,成就定慧力,它就變 成很強的觀照力。這個也是尋伺轉了之後,就變成觀照, 沒有轉之前,它就是打妄想,第六意識的分別。所以造 業也靠尋伺,你要成就定慧力也是靠尋伺的作用,所以 它是不定。

尋、伺只有色界初禪才有,二禪以上就沒有了,初禪叫做「有尋有伺三摩地」,初禪到二禪還有一個中間禪,叫做未到地定,二禪到三禪中間也有一個中間禪,都叫做未到地定。初禪到二禪這個中間禪,我們稱為「無尋有伺三摩地」,它已經沒有尋,但是還有伺的作用。可是到了二禪就是「無尋無伺三摩地」,所以我們就知道,二禪以上沒有尋伺的作用了。

像初禪,我們知道有三天,色界初禪有三天,哪三 天啊?大梵天,大梵天王就是色界的王;還有他的臣子, 叫梵輔天,就是輔佐的大臣;還有人民、老百姓,叫做 梵眾天,所以色界初禪有三天。它就等於是一個國王統 領一個王國,國家裡面有國王、還有大臣、還有人民, 所以初禪是有尋有何三摩地,為什麼?國王要發號司 令,或者是他們之間要溝通,要制定法律,這個都需要 用到語言文字,所以初禪是有尋伺的作用。

可是到了二禪就沒有了,不用語言文字。那二禪以上的天人他們怎麼溝通啊?不講話了,看一看就懂了,就放光嘛!天人都有光,他們不靠語言文字來描述他們的心情,他們就放光,沒有聲音啦,就用不同的光階來表達,那個情感又更細膩了。我們語言文字所描述的境界,其實是非常粗淺的,我喜歡,我很喜歡,非常喜歡,喜歡到不行,再怎麼形容也只有四、五種嘛,再更細膩要怎麼形容?沒辦法形容了,非常、非常喜歡。可是那個放光就不一樣喔,不是只有四、五種,表達說我很喜歡,它可以到三十種不同的光階,所以它是比較細膩的。用語言文字表達是比較粗糙的,天人用光波來互相傳遞訊息,那個是比較微細的。

他們最主要還是靠意念,因為二禪以上,眼、耳、

鼻、舌、身五識都不起作用了,只剩下意識,他們是用 光來表達,再更上面就連光也沒有了。像無色界的話, 他連色身都沒有了嘛,色界天還有色身,無色界天的天 人連色身都沒有了,所以他也不用放光的,他就靠意識 來溝通。所以二禪以上都只剩下意識,前五識都已經不 起作用了,這個以後我們在講《八識規矩頌》的時候還 會再詳細講。現在只是要說明這個尋伺的作用,到二禪 以上就沒有了,為什麼沒有的原因,就是他們已經不靠 這個來溝通,他們有另外溝通的方法,用光、或者是意 識的溝通,用意識直接溝通,不用說出來,也不用寫出 來。

我們上一次講到說無色界天,只剩下情的執著了, 很多師兄來問我:「無色界已經沒有色身了,沒有這個身 體存在,他怎麼還會有情呢?」所以他把情當作欲了。 我們不是說情、愛、欲,欲界的眾生欲望最強,他要用 這個欲界的色身來達到他的欲望,所以他比較著重在這 個身體的執著。

色界的天人對這個色身沒有這麼執著,所以他已經 遠離了男女、飲食、睡眠,但是他還有對愛的執著,這 個愛是廣義的愛,而不是那個男女很自私的那種情愛。 比較廣義的愛,就是像博愛,所以天主教跟基督教不是 說要博愛嗎?神愛世人,那個神就很接近我們剛才講的 大梵天王。所以他們說要愛你的父母、愛兄弟,就好像 神愛他的子民一樣,他們是比較著重在那個愛,但是他 是博愛。所以,色界天就是對愛的執著還沒有放下。

無色界天已經沒有這個色身了,但是他對那個情還 有很微細的執著,就是說他已經剩下意識了,然後他又 在無色定當中,可是他的意識對於情的執著也還沒有放 下,三界六道就是因為執著才有的嘛,如果你對情、愛、 欲的執著放下,你就出三界了,你就跳出六道輪迴了, 所以六道輪迴是怎麼形成的?就是執著才有六道輪迴, 對什麼執著?情、愛、欲的執著,對三界不同的執著。 所以這邊順便澄清一下,只是很微細意念的執著而已, 因為他已經沒有色身的存在了。

所以我們就知道,尋伺到二禪以上就沒有了。因此 以三界來講,它也是不定的,就是不一定都有。

在八個識當中,我們剛才講,只有第六意識才有。 三界的話,就是二禪以上就沒有尋伺了。以善、惡、無 記三性來講,這個尋伺也是不一定的,就是剛才講的, 凡夫眾生六根面對六塵的時候,不斷不斷地分別,引發 貪、瞋、癡,造作身、口、意種種的業,這個尋伺就是 不好的,因為起惑造業,跟惡法相應,跟煩惱相應,這 個時候的尋伺是不好的,是惡的。可是如果我們把它用 在修行的法門上面,修止修觀,然後來成就我們的定慧 力的話,這個時候尋伺就是好的,就是跟善性相應了。 可是如果尋伺分別以後,和愚癡無明相應的,這個就是 屬於無記性。所以我們說,尋伺在善、惡、無記三性當 中,也是不一定的。

這就是為什麼尋同也是屬於不定法的原因,就是以 八識來說、或三界來說、或者是三性來說,它都是不一 定的。

我們也可以用尋伺來觀察一個人的根性,這個師兄 適合修什麼法門,然後他是屬於「尋」比較強烈的,還 是「伺」比較強烈的習氣展現呢?

什麼叫做尋的習氣比較重?就是我們說比較感性的 人,他的個性是比較衝動的那一種。他就是反應很快, 眼睛看到什麼,馬上就可以鎖定目標,一聽到什麼,耳 根也很利,馬上就可以下決定說他要不要、喜不喜歡,

#### 大乘百法明門論 第九講 不定四

那個就是屬於「尋」的習氣比較強的。所以他每天六根面對六塵境界的時候就很容易衝動,而引發貪瞋癡,很快造業,這個是身心比較躁動的。

所以他來修止觀的話,他就比較難得定,因為他很 忙,懂嗎?他每天很忙,六根很忙,忙著什麼?忙著去 尋求目標,眼睛忙著看、耳朵忙著聽、鼻子忙著聞、嘴 巴忙著嚐好吃不好吃,對他來講是有很強烈的分別,所 以他有很強的分別心,但是它是比較粗的分別。就是六 根面對六境的當下,他可以馬上分別喜歡、不喜歡,所 以他的好惡心非常的強,也是非常衝動的一種個性,這 個是屬於尋求的習氣比較強的人。

伺察,我們說他的心是屬於比較細的分別,對不對? 所以那個伺察習氣比較強的,他就會比較偏重理性的思考。所以你告訴他一個訊息,他不會馬上接受,他不像 那個衝動的人,他馬上就喜歡、不喜歡,要、不要,他 馬上就可以決定。可是那個伺察習氣重的,習慣理性思 考的人,你告訴他哪一個健康食品很好,他不會馬上相 信,他要蒐集資料,然後慢慢地研究,然後再考慮這個 合不合適我的身心狀況,最後才作出決定。就是心思比 較細膩,喜歡思考的這一類型的人,他是伺察的習氣比 較重,他也比較偏重理性。

有的人很衝動嘛,對不對?他看到喜歡的就立刻買一打,不同顏色的都給我選一雙這樣子。那個理性思考的,他不會那麼衝動,他會慢慢地考慮,他可能還要貨比三家也說不定,他看完回去還要再考慮一下,那個是不是我真正需要的,所以他不會這麼衝動。所以他的心經常都在細細地審察,審慎地觀察,所以這種個性的人如果來參禪的話,說不定很快開悟,對不對?因為他喜歡思惟。

### 大乘百法明門論 第九講 不定四

所謂的禪,什麼叫禪呢?禪就是思惟觀察,懂嗎? 我們翻成禪那,它就是思惟的意思,思惟修。

我們剛才也講到尋跟伺的差別,一個是身心不安穩,一個是身心安穩,對不對?所以身心不安穩的,他要得定就很困難,那身心安穩的,他不但容易得定,而且還容易開發智慧,所以他來參禪、打坐,或者思惟佛法,他很快就能夠開發智慧。所以你善用這個尋伺的話,你就可以成就止觀、成就定慧力,這個就是好的。

以這個伺察這樣的一個個性,他來修行的話,他要得止、或者開發智慧會比較快,為什麼?因為他的身心是比較安穩的,平常就很穩定,他比較不衝動,所以他來修行的話,很快就能夠得定。我們能夠善用尋伺的話,就能夠成就止觀、定慧。

這四個不定法就介紹到這裡。我們明天介紹色法。 願以此功德,普及於一切,我等與眾生,皆共成佛 道。 大乘百法明門論 第十講 色法十一

大乘百法明門論 第十講 色法 (五根、六應)

各位居士大德!阿彌陀佛! 今晚我們介紹色法。

百法的第一位是心法,第二位是心所有法,我們都介紹過了。百法的第三位是色法。

我們首先要問:為什麼色法要擺在第三位呢?因為 色法是心法和心所有法所變現的,一定是先有能變,才 有所變。心法、心所有法是能變,色法是所變,是它們 所變現的,所以為了要顯示色法是心識所現的影像,所 以就擺在第三位來介紹。

那什麼是色法呢?我們給它一個定義,就是有質礙的顏色,叫做色法。

那什麼叫做「有質礙」呢?就是有物質的障礙。這個是相對前面的心法來說的,因為心法是沒有物質的障礙,色法是有物質的障礙,叫做有質礙的顏色。一切的物質都有它自己的形狀、體積,所以沒有辦法互相包容含攝。也就是說不同的物質,佔有不同的空間,不能夠同時並存,一個空間沒有辦法放兩個東西上去。

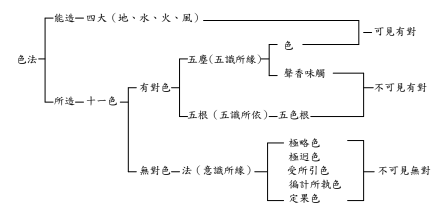
譬如說這個桌上的花,你就沒有辦法把它放到桌子裡面去,它一定要放在桌子上面。這就表示說桌子有桌子所佔有的空間,花有花所佔有的空間,這個是沒有辦法互相包容、互相含攝的,這就是所謂物質的障礙。物質跟物質當中沒有辦法佔有同一個空間,互相並存,這個就叫做有質礙的意思。

凡是有質礙的,我們都稱為它是色法,就是有質礙的顏色。

### 大乘百法明門論 第十講 色法十一

一切的色法有哪些內容呢?我們看表一,色法的內 容。

### 色法(表一)



色法有能造色,有所造色。

什麼是「能造色」呢?就是地、水、火、風四大, 是能造一切色法,所以它是能造色。一切色法都是由地、 水、火、風四大所形成的。

那形成哪些色法的內容呢?就是五根和六塵,這十 一個色法是由四大所造的,就稱為「所造色」。

所以我們首先明白,能造色就是四大,所造色就是 五根、六塵,這就是色法的內容。

我們再看,以五根來說,五塵是它所相對的境界, 所以五根和五塵稱為「有對色」,就是根塵相對。像眼根 對色塵、耳根對聲塵,根塵相對,五根相對五塵,這個 根塵相對,叫做「有對色」。

五根相對五塵,生起五識,所以五根是五識的所依, 五塵是五識的所緣。

至於法塵,它是意識的所緣,因為法塵不像五根相對五塵而生起五識,所以它稱為「無對色」。法塵是意識

# 大乘百法明門論 第十講 色法十一

的所緣,它不像五根是相對五塵而生起五識,所以稱為 無對色,就是不是根塵相對所生起的色法。法塵不是根 塵相對,像五根相對五塵,不是相對的,所以就叫做無 對色。

五塵當中的色法和四大一樣是可以被看見的,所以稱為「可見有對色」。凡是你眼根可以看得見的,這個都是可見有對色。「有對」,就是根塵相對。「可見」,你是可以看得見的,像五塵中的色法,色聲香味觸這個色法,你是可以看得見的,你知道它是什麼形狀、什麼顏色,像這種情況我們就叫做「可見有對色」。

四大也一樣,四大你是可以看得到的,看得到地大, 看得到火大,看得到水,看得到風,地、水、火、風都 是可以被看見的,所以這個就稱為可見有對色。

而五塵的聲、香、味、觸,這四法和五根一樣,是不可以被看見的,所以稱為「不可見有對色」。像音聲,你看不到聲音,聲音長什麼樣?沒辦法看見;你看得見味道嗎?你也沒有辦法看見味道;你也沒有辦法看見感覺長得什麼樣子的。同樣你也沒有辦法看到視覺神經、聽覺神經……,這個五根是指勝義根,我們等一下會解釋,它不是指感覺器官,而是視覺神經、聽覺神經……,不是浮塵根,而是指勝義根,這個是沒有辦法看見的。反正沒有辦法看見的,我們就稱為不可見有對色。

最後法塵,它分為極略色、極迥色、受所引色、徧 計所執色、和定果色,這些都是不可以被看見的,所以 稱為「不可見無對色」。

所以,現在我們知道色法有十一種,就是五根和六 塵,這是色法的內容。

再詳細解釋,我們看表二。



這色法的內容,一共有十一個。

眼根,就是能照矚一切境之義。什麼叫眼根呢?就是能夠照矚一切的境界。就是說眼根能夠照見一切的境界,這個我們稱為眼根。凡是能照見一切境界的,就稱為眼根。

耳根,是能聞之義。就是耳根能夠聽聞一切的音聲。 鼻根,是能嗅之義。就是說鼻根能夠嗅一切的香臭。 舌根,能嚐之義。就是舌根能夠嚐一切的滋味。

身根,是積聚、還有依止二義。就是它有這兩個意思在裡面:一個是積聚的意思,因為身根是積聚地、水、火、風四大所造成的,所以稱為積聚。就是我們常常說,色身是地、水、火、風四大的假合,就是這個意思,所以它是地、水、火、風四大的積聚,而有這個身根。所以它第一個意思,就是積聚的意思。第二個意思,是依止的意思。因為身根是眼、耳、鼻、舌等等,就是眼根、耳根、鼻根、舌根等等所依止的地方,因此又稱為依止。

那六塵呢?有色、聲、香、味、觸、法這六塵。

# 大乘百法明門論 第十講 色法十一

色塵,就是可以被看見的,可見義。它是眼根所對的境界。

聲塵,就是可以被聽見的,可聞義,它是耳根所對的境界。

香塵,是可嗅義,是鼻根所對的境界。

味塵,是可嚐義,是舌根所對的境界。

觸塵,是可觸義,為身根所對的境界。

法塵,是意根所對的五塵落謝的影子。

法塵,一般我們比較不知道它是什麼意思。它是五塵落謝的影子,是哪五塵?剛才講的色塵、聲塵、香塵、味塵、觸塵,這五塵落謝的影子。什麼叫落謝的影子?譬如說:你眼根看見色塵之後,那個影像落在你的心上,那個叫做落謝的影子。然後你的第六意識去攀緣它,這個時候就稱為法塵。

譬如說:今天我看見路邊有很多的富貴花,現在富貴花正開得很漂亮。我眼根看見富貴花,這個影像落在我的心上,成為我第六意識的所緣,這個就稱為法塵。所以我現在一講富貴花,雖然富貴花不在我的眼前,但是我的意識馬上可以現出富貴花的影像,那個就是五塵落謝的影子。它是一種影像,落在我們心上的一個影像,所以我一講富貴花,大家意識就可以把那個影像觀想出來。或者一提到你家的房子長得什麼樣子,你馬上就有你家那個房子的影像出來,這個都是屬於法塵,它是意識所緣的境界。

我們現在要講「浮塵根」和「勝義根」的差別。一般我們講的五根六塵,這個五根指的是勝義根,而不是 浮塵根。不是我們看得見的眼睛、耳朵、鼻子、舌頭, 不是指這個,而是指勝義根。我們現在可以看得見的這 個眼睛、耳朵、鼻子、舌頭、身體,這個是屬於感覺器

# 大乘百法明門論 第十講 色法十一

官,這個是浮塵根。現在書上指的這個五根,它是指視覺神經、聽覺神經、嗅覺神經、味覺神經、還有觸覺神經,它是感覺神經,不是感覺器官。

勝義根又有另外一個名稱,叫做「淨色根」。因為這五根是清淨的四大所造成的,它形相非常的微細,一般的肉眼是看不見的,你即使把身體解剖開來,你也看不到視覺神經它長得什麼樣子,因為它不是我們眼根所看的,它是由非常微細、清淨的四大所構造成的。就是因為它的自體非常的清淨,它能夠映攝外境,成為五識的所依,所以就稱為淨色根。

它跟浮塵根有什麼差別呢?我們能夠看得見的這個 眼睛、耳朵、鼻子、舌頭、身體,這個是由粗糙的四大 所造的。一個是清淨的四大,一個是粗糙的四大所形成 的。就是因為它粗糙混濁,再加上虛浮不實,所以我們 就給它一個名稱,叫做「浮塵根」。虛浮不實的意思,就 是說它是浮現在我們的五官上面,所以我們看得見眼 睛、耳朵、鼻子、舌頭,這個身體也是可以看得見的, 所以我們說它是虛浮不實的。

勝義根與浮塵根,它們之間的關係是非常的密切。你說沒有這個五官,這個感覺器官,你的勝義根要依附在哪裡,然後可以生起五識的作用?那沒有依止的地方了。勝義根要生起五識的作用,必須要依止浮塵根,所以也不能夠沒有浮塵根。它要透過這個眼睛,你才可以生起眼識的作用,所以浮塵根雖然是虛浮不實的,但是它還是有存在的必要。因此,浮塵根能夠扶持勝義根,也是勝義根的所依處。

勝義根又能夠生起五識的活動,是五識的所依,所以我們五識能夠生起活動,最主要還是靠勝義根,只是 勝義根需要浮塵根的扶持這樣而已。這是它們兩者的關

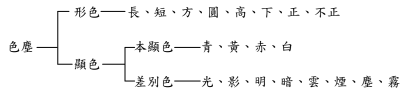
大乘百法明門論 第十講 色法十一

係,是非常密切的配合。 接下來講「六塵」。

為什麼稱為「塵」呢?因為六根面對這六個境界的 時候會引生煩惱,染污我們的心,就好像塵埃一樣,所 以叫做塵。像我們眼根一看到色塵,馬上就生起喜歡、 不喜歡,喜歡就生貪,不喜歡就生瞋,沒有喜不喜歡就 跟愚癡相應,所以它能夠引發我們的煩惱,染污我們的 心,所以叫做「塵」,就好像塵垢一樣會染污我們的心。 一、色塵

第一個是「色塵」, 色塵是眼根所對的境界。 我們看表三。

### 表三



色塵, 依物體的形態和所顯現的顏色, 分為形色跟 顯色。

形色有長、短、方、圓、高、下(就是低)、還有正、 不正(就是斜),有這些形狀,所以稱為形色。

這些形色是由意識分別了知之後,所起的差別,所以它是屬於意識的所緣。我們說這個東西是長,有多長、有多短,它其實是第六意識分別之後所起的差別,那個長跟短,它是相對來說的。相對那個長,這個就顯得比較短,可是你拿一個更短的,這個又相對變成長的了,因為還有一個比它更短的。是什麼去把它分別說那個長、短,或者是方的、還是圓的,都是第六意識的分別了知之後,然後才去說出它的差別相,所以它是屬於意

識所緣的境界。跟下面講的那個顯色,它是屬於眼識所緣的境界,情況是不一樣的。所以形色是由意識所緣的境界,由第六意識去分別了知之後,才說出它形體的差別相,這個叫做形色。

為什麼叫顯色呢?顯色,就是顯彰之色。它是色法 當中最明顯、最顯著的,我們眼根一看到,就馬上能夠 分別它的顏色,所以它是眼識所緣的境界。

顯色又分為本顯色和差別色。為什麼叫做本顯色呢?因為一切顯色以此為根本,就是一切顯色的根本, 所以稱為本顯色。譬如有青、黃、赤、白,這些是一切 顯色的根本,為什麼呢?你要說出的顏色,都是從它配 出來的顏色,譬如說:紅色加藍色,就等於紫色,對不 對?紅色加白色,等於粉紅色,所以它變成說是基本色。 所以本顯色的意思,就是說明一切的顯色,都是以這個 為根本,所產生出來的種種差別色。

什麼叫差別色呢?就是依根本顯色而產生的差別色,譬如說有這邊講的光、影、明、暗、雲、煙、塵、霧等等,它是依根本顯色而產生的差別色,就表示差別物質的顏色,就稱為差別色。

這些都稱為色塵,就是眼根所對,眼識所取的境界。 二、聲塵

六塵的第二個是聲塵。什麼是「聲塵」呢?聲塵它 是由地、水、火、風四大互相碰撞所造的聲音,是耳根 所對的境界。

這個所造的聲音的種類,一般我們是把它分成四類: 第一類,是依所發出聲音的原因來分。這個聲音是 怎麼發出來的?是有情發出來的?還是無情發出來的? 還是有情跟無情兩個合起來,一起發出來的聲音?由有 情所發的語言音聲,譬如:說話、唱歌。有由無情所發

大乘百法明門論 第十講 色法十一

出來的聲音,譬如:颳風的聲音、水聲、雷聲。那也有 由有情和無情共同發出來的聲音,譬如:我彈奏樂器、 或者是敲打鐘鼓所發出來的聲音,就是有情和無情共同 發出來的。

第二類,是依聽了之後的反應來分音聲的種種差別,就是可意聲、不可意聲、或者兩個都不是。可意聲,就是喜歡聽的,你聽了之後的反應是會讓你生起歡喜的,譬如:有人讚歎你,讓你聽了心生歡喜,這個就稱為可意,就是非常讓你舒適愜意的音聲。不可意的音聲,就是聽起來不舒服的,或者聽起來很反感、很討厭聽的,譬如:有人毀罵你,那個是大家都不喜歡聽的。兩者都不是,就是沒有特別喜歡、不喜歡的音聲,譬如:時鐘的滴答、滴答,那個沒有什麼特別喜不喜歡的,我們就說它兩者都不是。

第三類,是依說的差別,把它分成世俗語、聖賢語、 還有外道語。

第四類,是再把說的內容分為正語、和非正語。這些都是有關於聲塵的內容跟種類。

### 三、香塵

六塵的第三個是「香塵」。香塵是可以被鼻根所嗅出 的種種香氣,可以分為六種:

第一個,好香。聞了之後使人感到舒服喜悅的。譬如說種種的精油,你喜歡什麼味道的精油,你聞了以後 覺得很舒服,有的會生起喜悅的心,這個就稱為好香。

第二個,惡香。聞了之後,你會感到緊張的、或者 是不安的。譬如說那個毒氣,聞了會不舒服的,或者是 頭暈、噁心想吐,這個就稱為惡香,就是不好聞的香。

第三個,平等香。所謂的平等,就是它的氣味不會 太濃或者是太淡,就是氣味平均,恰到好處,這個稱為 平等香。

第四個,俱生香。就是天然氣味的,沒有調製過、 或者是加工過的,就是天然的純味,這個就稱為俱生香。

第五個,和合香。就是經過混合之後的氣味,叫做 和合香。

第六個,變易香。就是經過變易之後的氣味,就是 它的味道已經改變了,已經不是原來的味道,就稱為變 易,就是改變以後的香氣。

### 四、味塵

六塵的第四個就是「味塵」。味塵是可以被舌根所嚐 出的種種滋味。

我們每天都在吃種種不同的食物,它有種種不同的 滋味,有鹹的、淡的、甜的、苦的、辣的、還有酸的。 可意,就是我們認為它口味好的,就是很合我的意;不 可意,就是口味不好的,不合我的心意的;非可意不可 意,就是口味沒有什麼好不好的差別。

俱生,就是原味,原來的味道,天然的味道;和合,就是幾種味道把它放在一起,像我們做菜、配菜,那個就是和合;變易,就是變了味道之後的那個,我們稱為變易。

## 五、觸塵

六塵第五個是「觸塵」,就是身根所對的境界。 就是你身體每一分、每一秒隨時隨地都有不同的觸

感,這個就是屬於觸塵的內容。

它有能造觸、還有所造觸。能造觸,就是地、水、 火、風,就是所有的觸都是跟地、水、火、風有關係, 是由它所造出來的種種不同的觸感。

有輕的,那個沒有份量,沒有辦法量出重量的,然 後很容易被轉變,或者被移動的,這個我們就稱為輕。 像灰塵,你沒有辦法稱出它的重量,灰塵到底有多重? 沒辦法稱出來,那我們就說它很輕。它也很容易到處飄動,所以它是很容易被移動的,這個我們就稱它是輕的 觸感。重的話,就是有份量的,可以稱出它的重量的, 不容易被轉變、或者是移動的,我們就稱為重。

還有粗糙的、強硬的,就稱為澀。柔和、輕軟的, 就稱為滑。像一些絲織品,柔和輕軟,非常的滑,那個 就稱為滑。

還有冷氣太強了,冬天太冷了,我們就會說:「好冷啊!」那個就是一種冷的觸感。或者是媛。或者是肚子餓了,也是身體的觸感,我現在覺得很餓了,晚上沒有吃飯,這個就是饑。還有口很渴,還有我吃飽了,那個飽的感覺,還有硬、軟、力、劣。劣,就是沒有力氣叫做劣,所以它是相對力來說的,有力、沒力。還有悶,也是一種觸感。還有癢、黏、老、病、死、瘦,這等等都是觸塵的內容。

### 六、法塵

六塵的第六個是「法塵」, 法塵是意根所對的境界。 我們剛才說什麼叫法塵呢? 五塵落謝的影子, 五根攀緣 五塵之後, 留在我們心中的影像, 第六意識再去攀緣它, 就成為法塵境界。所以法塵境界是意識所緣的境界, 它 的內容非常非常的多。

### 1.極略色

第一個是「極略色」。就是我們把色法分析到最小, 所呈現的極微,就稱為極略色。

這個用觀想或者是用假想,把色法一直分析、一直 分析,分析到不能夠再分析之後,小到我們肉眼已經沒 有辦法看到,只能用意識去想像它最小最小,小到不能 再小,你只能用意識去想像,對不對?所以它是一種假 設、想出來的顏色。你用意識去想像,或者去觀想它最 小最小,小到沒有辦法再小,這個我們就稱為極略色。

這個法塵是第六意識假想出來的境界,因為看不見,所以不是眼識所緣。看得見的話,是眼識所緣,因為它現在已經小到我們眼睛沒有辦法看得見,所以就變成是意識的所緣。凡是意識所緣,它都是屬於法塵境界。 2.極迴色

第二類是「極迥色」。把色法推到最遠最遠,遠到不能看見,所呈現的極微,就稱為極迥色。

這個也是用我們第六意識去想像、去假想、或者去 觀想,把色法慢慢推遠,愈推愈遠、愈推愈遠,一直遠 到看不見了,這個時候只能夠用意識去想像它最遠最 遠,這個時候的色法就稱為極詗色。

這兩個其實是用在修行的法門上,它是用在觀想, 修空觀,或者是修本尊觀,或者是觀想一些種子字。你們有一些師兄可能就修過,要把本尊觀想起來,或者是 把種子字觀想起來,最後它要化空,對不對?或者是那 個種子字把它愈變愈小,小小小……小到最後看不見, 所以這兩個其實它是屬於空觀之色,它是用來修觀想用 的。我們一般不會去做這樣的想像,不會沒事就觀想說 最小最小,不會這樣子嘛,所以它其實是用在觀想,修 觀用的,尤其是修空觀就會用到。

### 3.受所引色

第三種就是「受所引色」。受,是領受的意思;引, 是引取。所以我們心在領受某種境界、或者是誓言之後, 第六意識會去引取善惡的功能,這個時候所顯的色法, 我們就稱為受所引色。

像我們在受戒之後,我們的第六意識就會開始發揮 防非止惡的功能,還有行善、修善的功能。我們去受戒

大乘百法明門論 第十講 色法十一

之後,就會開始想要持戒清淨,說我一定不能夠犯,然 後你會起那個防護心,這個時候你的第六意識已經開始 發揮它的功能了,所以它是屬於法塵。

它為什麼屬於法塵?就是說你受戒跟第六意識有什麼關係呢?有很大的關係,它讓你一直保持不要破戒, 一直想要清淨持戒,還有起那個高度防護、不要破戒的 那個心,這些都是第六意識的功用。

所以你一旦受戒之後,你的第六意識就會開始發揮 防非止惡的功用,就是說我不可以再去傷害眾生了,因 為我是受戒的佛教徒,所以以後不可以再去傷害任何的 眾生,然後我也不可以再有什麼非分之想,或者不應該 拿的東西,我也不應該拿,我也不應該再講騙話,我也 不應該再亂發脾氣……種種的,就是所有戒律應該要守 的那些內容,你會提高警覺,有那個防護的心。這是從 哪裡來的?就是第六意識的作用,它開始發揮它的作用 了。所以你會很小心的來護戒,儘量不要犯,犯了之後 要知道趕快懺悔,這個都是第六意識的功能。

然後也希望自己能夠愈來愈好,希望持戒清淨,這個就是一種行善、修善的功能,這個也是第六意識發揮它的功能。一個是止惡,一個是行善。這個是在受戒之後,它很自然的就有這樣的一個功能,這個就是所謂的受所引色。

這個色法是屬於戒體之色,就是你受戒之後,它很 自然就會有這樣的功能,它是第六意識所發揮的功能, 所以它是屬於法塵境界。

我們不要小看它的作用,受戒跟沒有受戒有很大的 差別。因為沒有受戒的人,他就不會有這樣的一個功能, 所以他沒有受所引色,也沒有這個戒體之色。一旦受戒 之後,它是很自動的就發揮這樣的功能,即使你睡著了, 或者你已經忘記你受戒的這件事情,或者是你平常沒有很精進的修行,你是放逸、懈怠的,但是它還是很堅固的持守這個戒,一直到有一天你破戒,或者是你的心捨戒了,說:「太難守了,我不要再持這些戒律了」,你的心中有那個「我要捨戒了」的念頭,或者是你破戒了,就在這一剎那,第六意識就不再發揮這樣的功能,所以你所生起的那個戒體之色,在那一剎那就毀壞掉了。受戒之後它就有,但是你一旦捨戒或者破戒,它就當下就毀壞了,它是很自然的就有那個功能,是由第六意識所生出來的功能。

剛才是說好的方面,不好的方面也是同樣的。譬如 我們看武俠小說,有個仇家把小孩的家人全部殺光光, 因為這個小孩躲在櫃子後面,所以幸運逃過一劫。可是 他親眼目睹了這個慘案,仇家的長相也永遠印在他的腦 海裡面。那個就是法塵境界,五塵落謝的影子,他親眼 看到這個仇家,把他的父親殺掉,把他的母親殺掉,把 他的哥哥、姊姊統統都殺掉,所以深深地烙印在他的心 上,於是就種下將來一定要復仇的種子。因此從小就要 拜門學藝,要練得一身的武功,來報這個血海深仇。

他一旦發了毒誓,下定決心要報仇的那一剎那,第 六意識也發揮了同樣的功能,可是這個時候引的是惡 色。它都是屬於色法,剛才那個戒體之色,是屬於善色, 一旦發了毒誓說:「我一定要報仇」,還是「我一定要讓 你死得很難看」,這個誓願一旦發出去之後,第六意識也 開始發揮那個功能,這時候所引的是惡色。

那個復仇的火把被點燃之後,即使睡著了,夢中都還在上演復仇的計畫,心心念念都不會忘記,一心一意就是要復仇,不會放過任何的機會。除非有一天他原諒了仇家,譬如說他學佛了,發了菩提心,他那個惡誓所

# 大乘百法明門論 第十講 色法十一

生起來的惡色,也會在他原諒仇家的那一剎那毀壞。在 他沒有原諒對方之前,他就會一直都守著那個誓言,所 以第六意識也一直發揮那個功能,這就是現在講的「受 所引色」。

那我們就要問,為什麼屬於色法呢?不管你是受了 戒之後,引發那個善的功能,還是下了毒誓之後,所引 發那個惡的功能,它為什麼是屬於色法呢?那就是因為 第六意識能引取發善、或者發惡的功能,這個功能雖然 我們眼睛看不見,也不能夠表示出來,但是它會在無形 當中影響我們的身業、還有口業,所以它是屬於色法。 因為身業跟語業在小乘戒裡面是屬於色法,就是因為你 一旦受戒或者發了毒誓之後,它會引發善或者惡的功 能,它會在無形當中影響我們的身業、還有語業,因此 它稱為色法。

譬如說:你受了五戒之後,你的身就不會殺、盜、 婬,你的口也不會妄語、離間、惡口、綺語,所以它是 不是就影響你的身業跟語業?所以它為什麼稱為色法的 原因在這裡,這是講受戒。那同樣的道理,你立下了任 何的毒誓之後,它也會影響你的身業跟語業,所以它稱 為色法的原因在這裡。

### 4. 编計所執色

第四種「徧計所執色」。這是第六意識起徧計所執, 所產生的種種色境,它有很多內容。

譬如說:回憶。你坐在那邊回想過去種種快樂的、 悲傷的、憤怒的往事,你所回憶的那些情境不在你的眼 前,而是由你的第六意識去回憶,對不對?所以它是第 六意識所緣的境界,因為這個時候前五識並沒有引發五 塵境界,只有第六意識單獨作用,就是你的第六意識去 回想過去種種的情境,這種種的情境都是屬於法塵境界。

## 大乘百法明門論 第十講 色法十一

還有幻想,你坐在那邊做種種的幻想,這個幻想也沒有實際的五塵境界現前,只是你坐在那邊幻想那個不存在的東西,根本沒有的東西。有的東西,我們叫做想;根本不存在的東西,不切實際的想像,叫做幻想,這是由第六意識所緣的法塵境界。這個時候也是由第六意識單獨作用,然後編織各種不切實際的影像。

回憶跟幻想它是有差別的,以現量、比量、跟非量來說。三量——現量、比量、非量知道嗎?這是唯識的 名相。

現量,就是當下你可以現見的,它實際上是什麼樣子,它就是那個樣子,你當下看得見它是什麼樣子的, 那個我們叫做現量。

比量,就是比度來的,比較來的,它不一定是當下 現見的東西。譬如說:你遠遠看到有煙,你就知道那邊 可能是發生火災了,可能是有火在燒,所以才會有煙, 這個是用比量來的。就是用你第六意識去做一些比度, 你就能夠得出這樣的結論,不是當下現見的。

譬如說:你等一下出門,看到地上有水,你就會想 說剛剛可能下了一場雨,這個叫做比量。因為你沒有當 下看見那個雨落下來,你只是用你的第六意識去比度, 推出這樣的一個結論說剛才可能下了一場雨,所以現在 地是溼的,這個叫比量。

那個非量,就是根本不存在的東西。我們說龜毛兔 角,根本沒有這樣的東西,兔子不會長角,烏龜不會長 毛,這個是世界上沒有這樣的東西存在,就稱為非量。

回憶是屬於哪一量?回憶不是現量,你當下沒有看到那情景,只是回想而已,所以它是屬於比量,對不對?那幻想呢?幻想屬於非量,對不對?根本不存在,不切實際的一些想像,浮現在你的腦海裡面,所以它是屬於

非量。

第七識也是屬於非量的,第七識是非量的,懂嗎? 這說明什麼呢?根本沒有「我」的存在,世界上沒有「我」 這個東西存在,懂嗎?第七識恆審思量,執八識的見分 為我,這個是非量的,這個很重要。當你起了顛倒見, 以為有「我」存在的時候,你就趕快想:「這個是非量的」, 根本沒有這個東西存在,懂嗎?找不到「我」的存在, 它是非量的,根本沒有「我」這個東西,它只是因緣所 生,是生滅無常的,所以第七識是屬於非量,根本不存 在的東西。

還有夢境,也是屬於徧計所執色的。夢境也是第六 意識單獨的作用,因為這個時候前五根睡著了,只有第 六意識現起種種的法塵境界,那個我們稱為夢境。

那夢境屬於哪一量啊?現量、比量、非量。夢境可不可能屬於現量?跟當下的情境有關,有沒有可能?冬天北方很冷,你晚上踢被子,你可能就會夢到下雪了,可不可能?夢見自己躺在冰窖裡面,這個時候屬於現量哦。如果你的夢境是比較像回憶一些場景,就是說你的夢境裡面是一般日常生活會發生的事情,那個就屬於比量,對不對?還有根本不是這個世界的東西,你夢到自己會飛啊,那個是非量,對不對?或者夢到踩在那個很柔軟、很柔軟的地上。

還有夢裡面的顏色,你們的夢是黑白的、還是彩色的?有的人的夢是黑白的,有的人是彩色的。可是有一種夢,它的色彩全部是倒過來的,本來樹是綠的、花是紅的,它現在倒過來了,變成樹是紅的、花是綠的,有這種夢,懂嗎?然後剛才講的,踩在那個很柔軟的地上,每一腳踏下去,踩下去,陷得好深喔!那個草很柔軟,每一步踩下去,比那個地毯還柔軟,我們世界上沒有這

樣的東西,所以它是屬於非量的。那是到了哪裡?那是到了天界,懂嗎?那個地是非常非常柔軟的,然後花園開的那個花,是這個世界上看不到的花,非常的美麗,那個都是屬於非量的,不是這個世界存在的東西。所以,我們就知道,夢境是通三量,現量、比量、非量都有。

這些都是由第六意識所現起的法塵境界,就是偏計所執。五塵落謝的影子叫做法塵,現在又講徧計所執,它包含了回憶、幻想、還有夢境,這些都是屬於徧計所執色。

為什麼叫「徧計所執色」呢?徧計,就是周徧計度的意思。周徧,就是隨時、非常普徧的,隨時都是起這樣的計度。計度,就是第六意識的分別,隨時都起這樣的分別。它是非常普徧的現象,隨時隨地都是這樣子來想的,所以叫做「周徧計度」。第六意識周徧計度,執一切因緣所生的色法是真實存在的,所以就叫做「徧計所執色」。本來色法是因緣所生,自性是空的,它是生滅無常的,可是我們把因緣所生、無自性空的這個色法,當作是真實存在的,這個就叫做周徧計度。一切色法是實有的,我們第六意識起這樣的執著,所以它是屬於徧計所執色。

本來一切因緣所生法是生滅無常,自性是空的,並不是真實存在的,但是我們第六意識卻把它執為實有。它的內容就包含了五塵落謝的影子,這個稱為法塵,還有現在由第六意識單獨作用的回憶、幻想、夢境,其實這些都是虛妄不真實的。但是我們的第六意識會把它周編計度所妄執的色法是真實存在的,這個就稱為編計所執色。

本來是虛妄不真實的,不管是回憶也好、幻想也好、 夢境也好,它都是虛妄不真實的,它都是生滅無常的,

大乘百法明門論 第十講 色法十一

空無自性的,所以作好夢、壞夢有什麼差別呢?有很大的差別,對不對?夢到棺材,嚇死了,有人跟你說見棺發財,哇!又好高興,我們每天都在作夢,然後每天都在嚇自己,忘記夢境不是真實存在的,它是屬於我們現在講的什麼?徧計所執色,它不是真實存在的。種種的回憶已經過去了,也沒什麼好痛苦的、悲傷的,它也是假的,所以沒有什麼過不去的門檻、什麼心結啊,它也已經過去了。可是你每次想起來,你就要恨一次、要跺一次腳、要心痛一次,就是笨嘛!因為它是屬於徧計所執色,不是真實存在的,所以這個認知也是很重要。

編計所執色是凡夫妄執之色,凡夫才有的。你開悟 以後,就知道一切有為法如夢幻泡影。那是菩薩境界, 見了空性以後才說得出來的,我們現在背得很熟,但是 一面對境界,統統變成真實存在的,不再是夢幻泡影。 所以編計所執色是凡夫所執著的,它稱為妄執之色。妄, 就是虛妄的。但是凡夫很執著它是真實的,所以叫做妄 執之色,妄執的色法。

### 5.定果色

第五個「定果色」。這個是修行人他在修定的時候, 在定中所現起的種種境界。

定果色,又稱為「定所引色」,它是由定力所引生的色法,所以就稱為定所引色。

這個由定力所引的色法,凡夫跟菩薩、或者是佛,它們有很大的差別。像我們沒有開悟的凡夫眾生,我們修本尊觀,或者是觀想一個什麼,譬如說:我現在在定中觀想阿彌陀佛,用什麼東西觀想啊?用第六意識觀想,對不對?觀想一定是第六意識,前五識沒有辦法觀想。所以我的第六意識就現起了阿彌陀佛的影像,這是屬於法塵境界,對不對?因為我是在定中修觀,我觀阿

彌陀佛的樣子,所以我的第六意識就現起阿彌陀佛的影像,這個時候也可以稱為定所引色。因為是由定力所引生的色法,就叫做定所引色。

但是,你看我不是阿彌陀佛,我還是原來的我,這就是凡夫的觀想。他沒有辦法起實際的作用,他還是凡夫之身,即使他第六意識是觀想阿彌陀佛,可是別人看他,還是他原來那個凡夫的樣子。凡夫修這個觀想,沒有辦法把它變成真實的境界,所以它是屬於假色,假的顏色,假的色法。

但是八地以上的菩薩就不一樣了,八地菩薩入定之後,因為他已經觀想成就,所以他要觀想哪一個本尊, 你看他就是那個本尊,懂嗎?那個就是真實的色法了, 所以叫做實色。

所以凡夫跟菩薩雖然同樣的修定,同樣的修觀想,但是結果不一樣。一個是第六意識呈現那個境界,但是沒有辦法變成真實的色法。但是八地以上的菩薩可以,因為觀想成就的關係,所以他做任何的觀想,你可以實際看得到,他就是那一尊阿彌陀佛、或者是任何一尊本尊,這個都是屬於定所引色。

我們也常常看到什麼感應錄,說在鬧饑荒的時候, 菩薩就可以變現很多食物讓那些饑民可以充饑,鬧旱災的時候,他就化成一口井水,讓大家解渴,那這些食物、或者是那一口井是菩薩神通變現出來,而且你是真的可以受用,真的可以吃下去就飽了,喝了那個水就可以解渴了。這個就是定所引色,是菩薩的境界,所以它又稱為「神通之色」。在定中所現的種種真實色法,是可以真正受用的,所以它又稱為「神通之色」。就是在定中顯現那個神通,他所變現的物質,這些色法都是真實的,你可以看得見、可以聽得見、可以觸摸,然後也可以受用 種種的境界。

到了成佛的時候,也能夠依佛的願力顯現出各式各樣的淨土。這個時候所構成的種種淨土世界,也是屬於現在講的定所引色。它依不同的願力,然後顯現不同的淨土世界,也是屬於現在講的定所引色。

以上我們所說的這五種,都是屬於法塵境界。前面 兩種是在修空觀的時候會用到,屬於空觀之色;第三種 屬於戒體之色;第四種屬於凡夫妄執之色;第五種是屬 於菩薩的神通之色。

今天所介紹的色法,一共有五根六塵,總共是十一個。我們介紹色法最主要目的是什麼呢?除了你要知道五根六塵它是屬於色法之外,更重要的,就是要知道色法是從哪裡來的?我們一開始說色法是怎麼來的?是心法、心所有法所變現的嘛!心法有八識,所以它是八識所變現的相分。八識是真實存在的嗎?八識從哪裡來?一念妄動來,一念無明來,一念不覺生三細。真心本來無念,可是你一動念,就是心一動,就起了無明,就有了八識。所以八識從哪裡來?一念無明來的,懂嗎?如果你一直保持無念,一直在真心的狀態,是沒有八識的,懂嗎?你什麼時候一起妄動,什麼時候一起無明,八識就變現出來了,然後就有了八識的見分,這叫做「能見相」。有能見,就一定有所見,所以又變現出八識的相分,叫做「境界相」。

第一個是「業相」。一念不覺生三細,那個三細第一個就是業相(業,就是造作)。就是一念妄動,起了無明,就有八識,這是第一個業相;有了八識之後,就有「能見相」;有了能見,就要所見,就要有「境界相」。這就是「一念不覺生三細」,三細就是業相、能見相、跟境界相。

所以八識是不是真實存在的?不是啊!一念妄動才有的,從無明來的,有無明才有八識,然後八識再變現見分、相分,然後再「境界為緣長六粗」。八識不是真實存在的,那由八識所變現的色法是真實存在的嗎?不是嘛!對不對?所以不論是五根、還是六塵,都不是真實存在的,都是生滅無常,空無自性的,自性是空的,是無我的。這個是我們今天要了解色法最主要的,要明白它自性是空的,還是屬於生滅無常,不是真實存在的。

了解了這個,對你的修行就有很大的幫助,你很快就能夠跳脫五根的束縛,尤其是身根,懂嗎?我們說薩迦耶見最難破嘛,你薩迦耶見破了,其他的不正見就全部破了,破了就證初果了嘛,很快,所以證果很快。所以這個認知很重要,明白五根它是屬於色法,它不是實有的。眼、耳、鼻、舌、身五根,尤其這個身根,我們剛才講,其他的根都要依附在身根上面,這身根不是實有的,其他眼根、耳根、舌根也都不是實有的,對不對?身根不是實有的,何況是依附在身根上面的眼根、耳根、鼻根、舌根,當然不是真實存在的,那你的身見就破了,是不是很快?所以學習色法,就是很快地要把這個薩迦耶見破掉。

六塵境界也不是真實存在的,我們每天六根面對六塵境界,多麼地執著!多麼地真實!我眼睛看到喜歡就是喜歡,不喜歡就是不喜歡,怎麼會有這麼大的分別?喜歡就生貪,不喜歡就生瞋,所以念念都在造業,懂嗎?每一念,六根面對六塵,念念都生煩惱,念念生貪瞋癡,都在造業,可是我們不知道,喜歡、不喜歡就是癡。所以眼睛看到的、耳朵聽到的,都是在生貪瞋癡,然後都一直回薰到第八識,成為貪瞋癡的種子。但是我們每

# 大乘百法明門論 第十講 色法十一

天都在過這樣的生活卻完全不知道。所以我們現在學習 色法,就要知道六塵境界也不是真實存在的,它是八識 所變現的相分,不是真實的。所以你眼見色的時候,會 不會被它騙了?不會啊!看就是看,第六意識保持現量 境,不會回薰到第八識。耳朵聽的也是,沒有說噪音聽 起來很惱人,音聲也是無自性的嘛!所以人家罵你跟讚 歎你有什麼差別?音聲自性是空的啊,沒有差別,所以 你心就不會動了。

面對六塵境界心不動,如如不動,怎麼做到?知道 六塵境界都是虛妄不真實的,就全部空掉了,當下就空 掉了。所以你說學色法多重要!明白五根六塵都是虛妄 不真實的,都是生滅無常、無我的,所以你就不會再被 六塵境界所矇騙,不會在面對六塵境界的時候生煩惱、 然後造業,當下就知道六塵境界自性是空的,當下就把 它空掉了。

但是還要不要過生活?還是要啊!你吃東西,還要不要知道好吃?好吃、不好吃,自性都是空的,但還是要了了分明啊!不然人家問你說:「你今天中午吃的那碗麵好不好吃?」好不好吃,自性都是空的,什麼好不好吃,我沒感覺,錯!你比以前更敏銳,懂嗎?六根會變得更敏銳,可是你不會執著,如如不動,不動如泰山。因為你如實了知六塵境界不是真實存在的,但你還是可以受用,可是你受用之後,不會生煩惱、不會造業,多好!還是享受六塵境界,懂嗎?你不會生煩惱、不會造業,多好!還是可以去吃好吃的、看好看的、聽好聽的,但是心不動,心不動才沒有生煩惱,才不會造業喔!

所以每天六根面對六塵,儘管去受用那個境界,但 是心不分別執著,為什麼可以做到不分別執著?因為知 道色塵的自性是空的,生滅無常、無我的,是虛妄不真

## 大乘百法明門論 第十講 色法十一

實的,當下就可以空掉它。空掉它不是沒有六塵境界, 而是在受用的當下,不分別執著、不生煩惱、不造業。 這就是我們今天學色法最主要的目的,就是要明白五根 六塵是虛妄不真實的,不要再被它騙了。

我們今天到這裡。

願以此功德,普及於一切,我等與眾生,皆共成佛 道。

## 大乘百法明門論 第十一講 不相應行法

各位居士大德!阿彌陀佛!

我們今天介紹百法的第四位,「不相應行法」。

為什麼「不相應行法」會放在第四位呢?因為它是心法、心所有法、和色法的分位假立,所以放在第四位。

百法的第一位是心法,第二位是心所有法,第三位 是色法,它是有次序的,而且前後是有關聯的。

今天介紹的不相應行法,就是前面這三位的分位假立。分位的意思,就是可能是心法的一部分,或者心所有法的一部分,或者色法的一部分;假立,就說明它沒有它的自體,沒有自己的體性,必須要藉助這三法來假立種種的名稱,所以也同時說明它不是真實存在的,只是三位的分位假立。也許只有色法,也許只有心法,也許是心法、心所有法兩個,也許是三個都有,不一定,我們後面會介紹。所以,就一定要在介紹了心法、心所有法、和色法之後,我們才能夠進一步地來說明,由這三者所分位假立的不相應行法,這就是為什麼要把它放在第四位的理由。

為什麼稱為「不相應」呢?因為它不與心法、心所 有法、色法、無為法相應,所以稱為「不相應」。

為什麼不與心法、心所有法相應呢?因為這二十四個不相應行法,對外境沒有緣慮的作用,所以它不與心法跟心所有法相應。心法和心所有法有能緣外境的作用,譬如:眼識能夠緣色境、耳識能夠緣聲境,我們眼見色、耳聞聲,我們眼識能夠緣色塵、耳識能夠緣聲塵,但是現在所介紹的這二十四個不相應行法,它只是說明

# 大乘百法明門論 第十一講 二十四不相應行法

整個宇宙的現象,所以它沒有能緣外境,去認識外境這樣的作用。

譬如說:時間,時間它沒有辦法緣外境,也沒有辦法去認識外境,它只是說明一切有為法它是有、還是沒有的一個過程現象而已。本來沒有的,現在有了,我們叫做「生」;有,還沒有消失,我們叫做「住」;有了,消失之後,叫做「滅」,所以我們就給它定為過去、現在、未來。這個時間是由第六意識去把它設定的,它說明一切有為法生、住、異、滅的過程,當下是有、還是沒有。有,然後消失,叫做過去;有,還沒有消失的,叫做現在;還沒有生起的,叫做未來,都是我們第六意識的分別去界定它的,過去、現在、未來。一天有二十四小時,也是我們現代人設定的,古時候印度是畫三時、夜三時,所以,其實是人去給它一個時間單位,一天二十四小時,一小時六十分鐘,這都是人去界定出來的。所以,它沒有能緣外境,去認識外境的作用,跟心法、心所有法是不一樣的,而且它也不跟心法、心所有法相應。

心法在緣外境之後,譬如你眼識緣外面的色塵,你你看到喜歡的就生貪,不喜歡的就生瞋,這就是煩惱心所。眼識是屬於心法,它能夠緣外境,然後生起種種的心所,所以心法跟心所有法它都有能緣的作用。可是我們現在講的不相應行法,它沒有能緣外境的作用,所以它是不和心法跟心所有法相應的。這是第一個,為什麼它不與心法、心所有法相應。

第二個,它為什麼不與色法相應呢?什麼叫色法? 有質礙的叫色法。有質礙,就是說明它佔有一定的空間、 有一定的體積,然後會互相對礙。但是不相應行法它不 佔空間,也沒有體積,也不會互相對礙,不會互相妨礙, 沒有物質的障礙,所以它也不和色法相應。色法是有質 礙的,現在這個是沒有質礙的。

它為什麼不與無為法相應呢?無為法是沒有生滅 的,但是現在所謂的不相應行法,它是有生滅的,所以 它一定是不與無為法相應。

這就說明為什麼稱為「不相應」,就是不與心法、心 所有法、色法相應,也不與無為法相應。

雖然它不與心法、心所有法、色法相應,但是我們剛才說了,它是這三個的分位假立,所以離開了色法、心法、心所有法,也沒有所謂的二十四不相應行法,因為它是這三個的分位假立,它並沒有自己的自體,沒有自己的體性,它必須要藉助這三個——心法、心所有法、和色法,然後才能夠建立這二十四個不相應行法。

因為不相應行法是說明整個宇宙的現象,這些現象界的內容,我們應該要怎麼樣去界定它呢?好像方位,東、南、西、北,加上四維,還有上、下,一共有十方,這個也是我們去界定的。相對東方就是西方,相對南方就是北方,都是我們人去界定出來的方向,方位處所,也是第六意識的分別去把它界定出來的。所以為了要說明整個宇宙的現象有哪一些內容,我們就必須用第六意識的分別,去假借心法、心所有法、還有色法的一部分來建立這二十四不相應行法的名稱。所以,不相應行法的名稱是怎麼來的呢?就是假借心法、心所有法、色法的一部分而建立來的,所以它是這三者的分位假立,是這麼來的。

現在已經知道為什麼稱為「不相應」,接著要解釋什麼是「行法」?

什麼叫做「行法」呢?行法,就是「行蘊之法」的 意思。行蘊,我們知道它是屬於五蘊——色、受、想、 行、識,那個「行」,就是行蘊。我們是五蘊身心的假合, 現在所謂的「行法」,就是指行蘊,五蘊裡面的行蘊之法, 叫做行法。

這個就是特別用來區別它不是屬於無為法,因為無為法是沒有生滅的。現在這個行蘊之法,它是有生滅的,它是生滅遷流的,所以就要用這個名稱,用行法表示它是生滅無常的,跟無為法不同。無為法是沒有生滅,但是我們現在介紹這二十四個不相應行法,這個行蘊之法,它是有生滅的,就是說明它和無為法是不同的。

我們看那個表,行蘊的內容,就是包含了相應和不相 應的兩個部分。

### 行法(行蘊):

- (1)相應行法——除受、想心所,其餘的四十九個心所。
- (2) 不相應行法——二十四法。

相應行法,是除了受、想心所之外,其餘的四十九個心所。我們前面介紹過心所,心所有法,一共有五十一個,現在去掉了受、想,受心所跟想心所,為什麼要去掉這兩個呢?因為五蘊已經有受、想了,所以就要把這個受、想拿掉,因為它是在講色、受、想、行、識,行蘊之法,所以受、想要拿掉。相應行法的部分,就是說明這四十九個心所有法,它是和心法相應的,所以就是除了受、想之外,其餘的四十九個心所,就是現在所謂的「相應行法」。

另外,有一個「不相應行法」,就說明它不與心法相應,所以有另外一個名稱,叫做「心不相應行法」。我們剛才是說「不相應行法」,但是有一些經論是說「心不相應行法」,也對,就說明它不和心法相應,不像剛剛那四十九個心所,它是和心法是相應的。

所以,行蘊一共有兩個內容,一個是和心法相應的「相應行法」,另外一個是和心法不相應的「不相應行法」,就是我們今天要介紹的二十四個內容,它是屬於心

不相應行法。這樣就解釋什麼叫做「行法」。

現在知道了不相應行法的名稱來源,接下來就詳細 說明它的內容。

### 一、得

第一個是「得」。什麼叫「得」呢?我們都是有所得, 都希望努力有一些成果,然後有一些成就。小朋友讀書 要讀得好,在課業上有成就;讀書畢業之後,踏入社會, 就希望事業有成就;事業穩定了之後,就希望結婚,希 望婚姻也能夠成就;結婚之後,就要生小孩,接下來就 是子女也希望他們各各有成就,所以我們終其一生,都 在追求成就。

這個成就是真實存在的嗎?現在就講到這個「得」, 什麼叫做「得」?就是成就不壞失的意思。就是所謂「有 所得」的心,以為有成就了之後,這個成就還沒有壞失 之前,我們叫做「得」。

但是,「得」長得什麼樣子,誰也沒看見,因為它沒有形狀、也沒有顏色的,它只是第六意識的分別來的,我們感覺說我得到了,可是得到是真的得到嗎?很難說是不是真的得到。各方面有所成就,那個成就是真實的嗎?如果它不會壞失,就是真實的,不生不滅的,像無為法一樣,永恆存在的,我就相信它是真實存在,為什麼?因為它不會消失。可是我們所謂的成就感,成就的那些內容它會壞失嗎?會啊!因為它都是無常生滅的,一切會無常生滅的,都是無自性的,都是無我的,都不是實有的。

所以我們今天介紹的二十四不相應行法,全部都是 第六意識分別來的,就是我們剛才介紹,為了要明白了 解整個宇宙萬有現象,這個現象界有哪些內容,我們就 要用第六意識的分別,去做種種的界定,給它種種的名

### 稱跟言說。

那你要怎麼來界定所謂的「得」呢?就是成就還沒有壞失之前,我們叫做「有所得」,可是它只是第六意識分別上的一種感覺說:「我有所得」,可是那個東西是抓不到,也看不見、摸不著的,是很虛妄的東西,它只是一種感受。另外一半對你說:「你是屬於我的」,真的嗎?他還是他,五蘊的假合,我也是五蘊的假合,可是我們的觀念就是我跟他結婚了,他是我的,所以哪一天他跑掉了,就受不了了,因為就是在你第六意識的分別,非常的執著抓住一個東西說:「他是我的!」我的家庭、我的事業、我的子女……統統是「我」的,所以在我們的觀念裡面,是有這個「得」的心。可是這個「得」,實際上它是不可得的,沒有一個真實存在的成就,所謂成就的東西。

我們凡夫一輩子追求的就是事業、家庭、子女,希 望事業上有成就,家庭美滿、子女孝順,自己又能夠健 康長壽,這一世我就沒有什麼遺憾了,這個是凡夫有所 得的心。他希望他這一世在各方面都能夠高人一等,或 者是勝過別人,就是都能夠有所成就,這是凡夫有所得 的心。

一旦證果的聖人,他們是已經無所得了呢?初果聖人還有沒有所求?二果、三果、四果有沒有?聲聞、緣覺、菩薩他們還求不求?還求啊!不然他幹嘛要證初果、二果、三果、四果?所以凡夫是有所得的心,但是已經超凡入聖的聖人,他也還是有所求,他還是有所得,只是他求取的是有所得的果。像聲聞,他要求取阿羅漢果,他修了半天,就是要證果,證四果阿羅漢,對不對?緣覺,他就要求取辟支佛果,他也想證果。菩薩呢?要成佛啊!所以他要求佛果。所以三乘的聖人,聲聞、緣

覺、菩薩,也還是希望有所成就,這是有所得的果。 所以從凡夫有所得的心,到三乘聖人有所得的果, 都是有所得。

到什麼時候才無所得?心經上面說的「無智亦無得」,除非成佛嘛!才知道原來這個「得」是虛妄不真實的,根本沒有這個東西,懂嗎?第六意識分別來的,沒有這個東西。

所以我們就知道,「得」,其實它只是一個概念,第 六意識的分別。它只是一個概念、一個觀念而已,這個 觀念說明什麼呢?就是說明一切有為法它是成就、還是 不成就,這樣的一個觀念而已。當因緣具足的時候,這 個法就成就了,因緣不具足的時候,這個法就不成就。 所以只要是一切有為法,它的成就、不成就,都是依賴 它的因緣具足還是不具足,對不對?因此並沒有一個真 實、實有的所謂的「得」,沒有這個東西的。它只是說明 一切有為法它是成就、還是不成就,那成就、不成就, 是看它因緣具足、不具足這樣而已,所以根本沒有所謂 真實的「得」這個東西,沒有的,它只是一個「成就、 不成就」的概念。

可是還沒有成道的凡夫,他就是很在意每件事情的 得和失,像我們得失心很重嘛,不然怎麼會生煩惱?煩 惱就是得失心來的嘛,因為你希望有所得,求不到的時 候就求不得苦了。求不得的時候苦,那得到之後呢?怕 它失去也很苦。每次在決定一件事情的時候,也是以得 失心來衡量,我一定是以對我有利、讓我有所得的那個 來做決定,一旦沒有辦法得到的話就很傷心難過。這就 說明凡夫的得失心是非常重的,所以才會費盡心力、用 盡心血,希望能夠出人頭地,或者是家庭、事業、子女 各方面都能夠有所成就。 可是,它不能夠保證永遠都是美好的,家庭可能會破碎,事業可能會失敗,子女也是會分散,遲早每個人都要走的,也都會散的啊!所以就說明,所謂的成就它不是永恆存在的,因緣不具足,它就消失了,一切世間法都是無常的。所謂的「得」,也不是永恆不變、真實存在的。「得」如果是真實存在的話,它應該是永恆不變,不會失壞。可是只要是有為法,有為法就是因緣所生法,它一定生滅無常的,所以就說明沒有永恆存在的「得」,沒有這件事情。

我們在歷盡風霜,明白世事多變,嚐盡人間冷暖, 入空門,可是他在修道的時候,可能也犯了同樣的毛病。 修道之前,他求的是世間的成就,修道之後,他求的是 出世間的成就,同樣的都有得失心,所以也是犯了同樣 的毛病,也是以有所得的心來求道,要不然為什麼我們 要斷惡修善啊?我們都說要斷一切惡,行一切善,為什 麼要斷惡修善?希望那個惡報不要在我身上成熟嘛!對 不對?修善,希望一切的善果在我身上成熟嘛,就是有 所得、有所求。希望得到好的果報,不希望惡果在我身 上成熟,所以我才要斷一切惡因,修一切善因,這樣我 要求什麽善果才都能夠得到。我們平常勸人家也是啊, 你想要得什麼果,你就去種那個因,還是有所求嘛,對 不對?我們平常告訴人家因果,也是看他要求什麼果, 我們就告訴他要種什麼因,深信業果嘛,你浩什麼業, 然後才會有什麼果出來。

所以我們修行或者學佛之後,其實也都在求,也還 是有所求。那你說要不要斷惡修善?我無所求,還要不 要斷惡修善?還是要,以無所求的心來斷惡修善,了解 善惡的自性都是空的,然後我勇猛努力,精進地斷惡修 善,但是無所求,是不是這樣子?

還有,我們為什麼要介紹種種的止觀法門,為什麼要修止觀?還不是希望得定,開發智慧,成就定慧力,我才要修止觀,有沒有所求?有啊!成就定慧力,所以還是有所求。我為什麼要聞、思、修?要先聽聞、然後思惟、修習,然後要戒、定、慧?持戒,然後才能得定,才能夠開發智慧。還是有所求,對不對?希望能夠證果啊!開悟啊!成佛啊!所以想一想,從我們初學佛到現在,好像也還是有這個有所得的心。

我們希望得到好的果報,或者得定、開發智慧,或 者是希望能夠證果、開悟成佛,這些是不是都是真實存 在的呢?不是嘛!因為業果自性是空的,業果也是生滅 法,不管是善業、還是惡業,它的自性都是空的。如果 業果的自性不是空的,你怎麼懺也懺不乾淨,對不對? 因為它永恆存在嘛,你怎麼懺,它也不可能清淨啊。你 為什麼能夠透過懺悔,然後就重報輕受、長報短受,甚 至可以把你所有的業障都懺清淨呢?就是說明那個業的 自性是空的,不是直實存在。業的顯現,就是我們剛才 講的,因緣具足、不具足,有沒有現前,你過去造的那 些善業、或者是惡業,那個果報有沒有成熟?是善業先 成熟?還是惡業先成熟?就說明它因緣具足還是不具 足,因此才有所謂的善還有惡這樣的差別。可是不管善 或者是惡,它的自性都是空的,這個我們必需要明白。 所以我們在斷惡修善的這個過程當中,我們要很清楚地 知道它的自性是空的,只要是因緣所生法,它的自性都 是空的。

所有的禪定、神通境界也是生滅法。有些師兄想打 坐、想得定,希望能夠開發神通,或者他很耽著在他的 種種禪定的境界當中,耽著在那個樂受也好,或者是他 可以看到什麼、或者是能夠未卜先知,不論什麼,也不 管他是發神經還是發神通,他都是很執著就對了。很執 著他那個種種不同的禪定境界,然後很耽著在那個喜樂 的、輕安的覺受當中。

或者是他修禪定的目的就是要開發神通,在他的觀念裡面,他就認為禪定的種種境界是實有的,真實存在的,神通也是真實存在的,可是,是真的嗎?禪定的境界是生滅法,還是不生不滅的?禪定不管你什麼樣的境界,它也是生滅法,懂嗎?它也不是永恆存在的。永恆存在的話,你入那個禪定就永遠不會消失,也很麻煩,你回不來了。有所謂的入定、出定,就表示那個定不是實有的嘛,要不然他入定就沒辦法出了,因為那個定境是真實存在的,是永恆存在的,所以他進去就出不來了。菩薩能夠出入任何的三昧,自由自在地出入任何的三昧境界,就說明任何的三昧、或者禪定境界,它都不是真實存在的,所以耽著在上面就是錯誤的。

神通也是生滅法,不管你是他心通、還是天眼通、 天耳通,也都是生滅法,所以我們希望能夠得定、或者 是開發神通,這個有所求的心也是誤解了,以為它是真 實存在的。

還有就是我們剛才講的,要證果、開悟、成佛,就是以為有道可修,有果可證,有佛可成,這些有所得的心都是生滅法,都是在打妄想。打妄想的意思就是說,你以有所得的心,想要求那個無所得的果,就好比是《楞嚴經》上面講的,想要煮沙成飯。你煮那個沙,煮一千年、一萬年,它還是沙,它沒有辦法變成飯,所以我們說它是打妄想。要不然就是求虛空中的花朵,能夠開花結果,這個也是打妄想,對不對?因為虛空中本來沒有花朵,你現在居然打妄想,希望虛空中的花朵可以開花

結果,或者是愈開愈多,這個就比喻我們以為有道可修、 有果可證、有佛可成,這個是在打妄想。

可是我們不是說學佛就是要證果,我們不是修了半天,就是想開悟成佛,不是嗎?那為什麼現在又說錯了呢?錯在哪裡你們說!有所得的心,想要求無所得的果,所以說錯了,錯在哪裡?所謂的「得」是什麼?本來沒有,現在有,叫做得;有,然後沒有了,叫做失。可是我們的菩提自性本自具足,我們的佛性本自圓成,它不是修來的,也不是求來的,我們現在居然要以有所得的心,求無所得的果,所以我們說錯了。本來就有的,不是求來的,也不是修出來的,所以你以這個有所求的心就是錯了,因為它本來有。

所以我們現在講的這個「得」,它是虛妄不真實的, 所以我們如果以這個有所得的心,去求無所得的果,永 遠都不可能有結果,不管你是想證果、還是開悟成佛, 都永遠不可能,就是我們把它弄錯了,把這個「得」當 作是真實存在的,然後一心去求,到外面去求。

昨天還有一位師兄下了課,上來問問題,他說他最 近都在找,我說你找什麼?他說我在定中試圖要看見, 我說你想看見什麼?他想看見什麼你們知道嗎?想看見 那個菩提自性長得什麼樣子,他說他一直在找,然後一 直想要看。我說那個看不見、也找不到的,下面一句話 沒有講,就是說那個菩提自性一直在你那邊,從來沒有 消失過,所以其實你不用找。你往外面一直找、一直想 要看見,明明就在你家,你在外面流浪、拼命找,永遠 找不到,因為它本來就在你家,從來沒有丟掉過,懂嗎? 所以我們才會說這個有所得的心是錯的。

所以我們在修行的過程當中,那個善法欲是可以, 善法欲就是希望怎樣怎樣,那個叫做善法欲,跟世間的 五欲六塵追求的那個欲望是不一樣的,善法欲是好的。 因為有善法欲,我們才會勇猛精進,但是我們要清楚明 白那個不是求來的、也不是修出來的東西,這樣就好了。 你知道它都是不可得的,它只是一個過程,但是最後的 那個東西是你本來有的,只是它顯現了。本來是金礦, 你把雜質去掉,就變成純金了。所以我們整個修行的過程只是在不斷不斷提煉,把它變成純金,那個金子就是 比喻我們的自性是本自具足的,本來每個眾生都有佛 性,所以一定都能夠成佛,只是觀念不要搞錯了。

明白這個「得」不是真實存在的,我們就比較可能 看破、放下,對不對?一切世間法,不管事業、家庭、 子女等等的,不管你求什麼,那個都是不可得的,虛空 中的花朵。那個有所得的心追求世俗的種種圓滿,可是 世間任何的所謂的圓滿都不是真實存在的,都是生滅無 常的,只是因緣具足、不具足,具足就叫做成就,不具 足就叫做不成就,所以就不用把那個成就、不成就看得 這麼重要,你是不是就很容易看破紅塵?是真的看破紅 塵,這樣看破、放下就比較容易。

再進一步,你在這個修行的過程當中,你也不會那麼執著了,你也是以無所得的心去從事一切的修行。其實你愈快看破、放下,你那個自性就愈容易現前。看不破、放不下,你那個菩提自性就沒有機會現前,為什麼?你把一切世間法、或者是出世間法,都當作是真實存在的,然後分別執著得不得了,抓得緊緊的,不願看破放下,所以你的自性不可能現前,雖然它一直都在你家,沒有消失過,可是它就是出不來,懂嗎?所以我們了解這個「得」的觀念之後,我們比較容易看破、放下,不論是世間法、還是出世間法。在你看破、放下的那個當下,自性自然就現前了,這樣開悟最快,但是不要求。

#### 二、命根

我們看第二個「命根」。命根,就是壽命的意思。

這個壽命是怎麼來的呢?壽命是我們過去世業力的 種子,變現出這一世的五蘊身心之後,我們第八阿賴耶 識的功能執持一段時間不壞失,這個就叫做壽命。

這一世的壽命是怎麼來的?像那個排八字的,那八個字其實就是你過去世業力的顯現,你為什麼會在那個時辰出生,然後排出那八個字,年、月、日、時,天干地支,加起來一共八個字。那個就是你過去業力的種子帶來的,所以你會在那個時辰出生,因此排出的那八個字就是你業力的顯現,那個算命的就可以算出你這一世大概可以活幾歲。

這就說明這個壽命是過去業力的種子來的,所以你這一世可以活多久,其實就是過去業力的顯現。但是會不會改變?會啊!修行人的命盤都不準了,修行人不用算命,因為全部都不準。應該發生的事情統統不發生了,因為它走到另外一個軌道去了。本來你的命是這個軌道,結果因為你修行,它走向另外一條路,所以都不準了,那壽命也是可以改變的。只是現在我們解釋這個壽命它是怎麼來的呢?它是過去業力的種子,變現出這一世的五蘊身心。

所以我們這一世為什麼是生在人道?為什麼是長成這個樣子?高矮、胖瘦,五官長得怎麼樣,就是所謂的基因,遺傳的基因一共有幾對啊,那個全部都是業力的顯現。所以我們這一世的五蘊身心,就是色法跟心法,就是色、受、想、行、識這五蘊,都是過去世業力的種子,變現出這一世的五蘊身心。每個人長得都不一樣,因為過去含藏在八識的那個業力的種子不一樣,所以業力的種子所變現出的五蘊身心就不一樣。

第八識還有一個功能,就是能夠執持這個五蘊身心不壞失。執持,就是讓它一直保持五蘊身心的活動,不讓它壞失,壞失就死掉了,懂嗎?所以它能夠執持多久,那就是所謂的壽命。所以它是過去業力種子變現出這一世的身心之後,看它能夠執持這個身心不壞多久的時間,這個就叫壽命。它能夠執持的時間愈長,壽命就愈長,執持的時間愈短,壽命就愈短。所以所謂的壽命,只是在說明我們這一世的五蘊身心能夠維持多久而定的名稱,壽命是這樣子來的。

我們很好奇是什麼力量,使我們這一世的五蘊身心不會壞失呢?我們知道這個色身是地、水、火、風四大的假合,既然是地、水、火、風的假合,它為什麼不會分散掉,有沒有想過這個問題?外面也有地、水、火、風,可是為什麼我們這個色身,地、水、火、風可以一直執持在這裡,然後不會分散掉?不會晚上我睡著了,然後我的四大就分散了,第二天這個人不見了,在人間蒸發掉了?奇怪,為什麼?

還有這個五蘊身心,色、受、想、行、識,色蘊是這個色身,受、想、行、識是屬於心法,我們心念的作用。這個心法也是剎那、剎那生滅,可是為什麼它可以一直相續不間斷?我種種的感受,一下苦、一下樂、一下憂愁、一下悲傷,從來沒有停過,也不會因為今天晚上睡著了之後,明天醒過來,從此以後沒有感受了,不會的,為什麼?為什麼感受可以一直相續不間斷?想蘊也是,為什麼我老是打妄想?我打坐,想要叫那個妄想不要來,它就是不聽話,它一直冒出來,它就是從來沒有間斷過,為什麼它不會間斷?為什麼我這一念想過去之後,不會就停住了,下一念不會再生起來,為什麼它會一直生起來?也是很奇怪,對不對?行蘊,我們也講

過,有什麼相應、不相應,它也是沒有間斷過。行蘊就 是說明它一直生滅變化,從來沒有間斷過。

答案就是我們剛才講的,我們的八識有執持身心不壞的功能。就是第八識一直執持這個五蘊身心,在它有生之年不會壞失,四大不會分散。這個色身不會分散掉,然後受、想、行、識四蘊也不會停止它的作用,一直執持到它那個壽命到了,我們所謂的神識離開身體,然後進入中陰身。這個神識就是第八阿賴耶識,它一旦離開我們身體之後,這個色身就開始死亡了。死亡之後,我們四大才會分散,這個色身會腐爛掉,四大就回歸法界,回歸四大。

所以為什麼色、受、想、行、識不會壞失,就是因為第八阿賴耶識有執持色心不壞失的功能,這個功能一旦消失,五蘊也就中斷它的活動了,就是所謂的死亡。 所以,所謂的命根,就是第八阿賴耶識的功能,只要這一口氣還在,這八識就能夠執持五蘊身心不壞,要一直到它離開身體之後,這個功能才會消失,命根才會結束,就是我們所謂的死亡。

所謂的命根,只是單獨由阿賴耶識這個心法,執持一段時期,色心的功能不斷,所假立的名稱。所以,所謂的命根是什麼意思?壽命是什麼?第八阿賴耶識這一個心法而已。心法有八個,只是第八識阿賴耶識執持一段時期,身心的功能不斷所假立的名稱。

我們剛才說二十四不相應行法是心法、心所有法、 色法三位的假立,有沒有?現在壽命只有一法,就是第 八阿賴耶識這個心法所假立的名稱。假立的名稱,就說 明壽命不是真實存在的,對不對?只是第八阿賴耶識它 的功能。第八阿賴耶識是不是真實存在的?我們昨天已 經講過,第八阿賴耶識也不是真實存在,是一念無明才 有的,一念妄動而起無明,才有了第八識。然後八識再由它的自證分,就是它的自體,再變現出見分跟相分。 所以這個八識,它是由一念妄動而起無明才有的,因此它也不是實有的。所以現在由第八阿賴耶識執持色心不斷的這個功能,它也不是真實存在的,就說明它只是阿賴耶識的功能而已。阿賴耶識既然不是實有的,當然它所執持這個色心不壞的功能也不是真實存在的,所以並沒有真實的命根存在,它只是第八識的功能。

這個功能能夠執持五蘊身心多久呢?完全就是由業力的種子來決定。業力的種子就是我們過去薰到第八識的,那這一世種子變現出這一世的身心還有外在的世界,就是正報、依報都是八識的變現,都是八識的相分來的。認識這個道理很重要,為什麼?因為我們都很怕死?對不對?我們現在知道壽命不是真實存在的,那會不會比較好一點?我們會不會比較不在意我能夠活多久?壽命的長短,好像也不是這麼重要,因為它不是實有的,它只是第八識的功能而已,並不是真實存在的。

所以有了這個概念之後,我對我這一世能夠活多久,長啊、還是短啊,可能也不會那麼在意。我就不用花很多的精神,去買很多的健康食品來吃,試圖要健康長壽,或者是練很多的功法來養生。如果親人死亡,可能也不會那麼悲傷,還是要哭啦,不然人家會說你不孝順。但是學佛的人觀念裡面知道,所謂的壽命,只是第六意識去分別時間的長、短,然後是第八識功能的發揮,只是過去業力種子的顯現這樣而已,都不是真實有壽命可得,它只是心法的分位假立。所以這個概念很重要,這樣我們就可以看破對壽命的執著,能夠超越死亡,不再害怕死亡。

三、眾同分

第三個「眾同分」。眾同分,就是同類相似的意思。 眾,是眾多有情;同分,是種類相似。所以眾同分,就 是在眾多的有情當中,我們為了要區別彼此的不同,我 們就把身心種類相似的歸在一起,叫做眾同分。

像我們人類的話,人類都是同樣的五蘊身心,都是 相類似的身心,所以就叫做「人同分」; 天人和天人也是 有相似的身心,所以叫做「天同分」, 這個是對有情眾生 來說。對法的歸類,也是一樣可以來歸類,像心法、心 所有法, 我們把它歸在一類, 叫做「心同分」; 我們昨天 講的色法, 也可以把它歸在一類, 叫做「色同分」。我們 現在就明白,什麼叫做眾同分?就是同類相似的把它歸 在一類, 同類的, 就叫做「眾同分」。

我們剛才說這二十四不相應行法,就要說明整個宇宙,它的現象界是怎麼樣來說明它,所以它要有種種的分類。同類的把它歸在一起,就叫做眾同分,因此我們就知道所謂的眾同分,是依心法、心所有法、還有色法所分位假立的名稱,並沒有真實的同類。同類只是一個概念,你跟他是一國的,所以你們是同類的,同類相聚,也是一種概念,它也不是實有的,它只是心法、心所有法、色法分位假立的名稱。

### 四、異生性

第四個「異生性」。簡單來說就是凡夫,沒有證得別 教初地之前的,稱為異生性。

圓教的初住,別教的初地,因為破一品無明,證一分法身,那個叫做「同生性」,所以還沒破一品無明之前,全部叫做異生性。同生性,就是他已經跟佛相同了,因為他已經見性了,破一品無明,就能夠見到真心本性,所以他開始用真心在過生活。我們這個異生性——凡夫,就是用妄心在過生活,因為我們還沒有找到我們的

菩提自性,還沒有見到我們的真心,雖然它在,但是我們沒有見到,所以稱為異生性。同生性就是跟佛相同,都是用真心,念念歸入薩婆若海,只要破一品無明,都稱為同生性。

為什麼稱為「異生性」呢?因為每一個眾生他的煩惱障跟所知障是不同的,我們過去薰的煩惱障跟所知障的種子都含藏在第八識,所以每一位眾生,他的煩惱障跟所知障它的種子是不一樣的。種子不一樣,所以它生起現行的時候就會有不同的見解,引發不同的煩惱,因此造作不同的業,感受不同的果報,然後往不同的地方受生,所以稱為異生性。因此有六道眾生的差別,有卵、胎、濕、化四生的差別,這種種的差別是怎麼來的?就是因為種子不同,煩惱障跟所知障的種子不同,所以他所生起的見解就會不一樣,不同的見解就會生不同的煩惱,不同的煩惱就造不同的業,不同的業當然就有不同的果報,就到不同的地方去受生,所以稱為「異生性」,它的名稱是這麼來的。

所以這裡的「性」,指的是習性,不同的習性引發不同的煩惱,因此造下不同的業,往不同的地方受生。所以異生性是屬於心所有法的分位假立,生起不同的煩惱嘛。煩惱前面介紹過了,它是屬於心所有法,心所有法有根本煩惱六、隨煩惱二十。因此我們就知道所謂的異生性,它是從什麼的分位假立啊?心所有法的分位假立而有的名稱,所以它也不是真實存在的,它只是假立的名稱。

### 五、無想定

第五個「無想定」。什麼叫做「無想定」呢?就是滅 想心所而得的禪定,叫做無想定,就是說已經沒有想心 所了。

這個是外道修的無想定,外道他為什麼要修這個無想定呢?因為他發現他在修禪定的時候,一直讓他沒有辦法入定最主要的原因,就是因為還有念頭,念頭就是想心所,還有這個想心所。就像我們打坐的時候,那個妄念一直冒起來、一直冒起來,好討厭。他就一心一意要把那個想心所滅掉,他才覺得是得到真正的安穩,所以他有這樣的觀念之後,他一修禪定,他就一心一意要滅掉想心所,然後成功了之後,就是入這個無想定。所以無想的意思,就是已經沒有想心所了,想心所就是第六意識,我們稱為想心所的作用。

一旦功夫純熟,前六識的心法、還有心所有法就暫時不起作用,這個時候就稱為無想定。所以我們就知道,無想定它是什麼的分位假立呢?它是依什麼假立的?因為它滅的是第六意識的心法和心所有法,所以它是心法和心所有法上所假立的名稱,無想定是這麼來的,就是暫時伏住了想心所。

我們說滅了想心所,滅了第六意識,但不是真正的滅,真正的滅了,就跟石頭木頭沒有差別了,懂嗎?它只是暫時伏住,不能夠說它真正的滅,不是真的就沒有第六意識了,不是這個意思,我們要知道它只是用這個來形容。伏滅的意思,不是真的沒有,只是暫時把它伏住了想心所,不讓它生起活動這樣而已。因為我們說過,想心所是屬於五遍行——作意、觸、受、想、思,五遍行是遍一切識、遍一切地,所以不是真的滅了想心所,它只是用定力暫時伏住想心所而假立的名稱,叫做無想定。

既然是心法、心所有法所假立的名稱,那這個禪定 境界是不是實有的啊?也不是真實存在的,就是我們剛 才講的,一切的三昧、或者是禪定的境界也都是生滅法,

# 大乘百法明門論 第十一講 二十四不相應行法

為什麼?因為他一離開無想定之後,想心所又開始活動了,可見它是生滅法,對不對?它只是暫時伏住想心所而已,之後還會再生起活動,所以它是屬於生滅法。因此我們知道,這個定境不是實有的,不是真實存在的,不是不生不滅的,是無常生滅的。

### 六、無想報

生前修無想定成就的,死後就會生在無想天,這個 得生無想天的果報,稱為「無想報」。所以二十四不相應 行法的第六個,就是「無想報」,就是修無想定的果報, 叫做無想報。在欲界修習無想定,薰習成種,薰習成種 的意思就是薰習成種子,那個種子生起現行了之後,在 命終就能夠得無想天的果報。

這個無想天在那裡呢?它是在色界第四禪天當中, 有一天叫做廣果天。第四禪天的第一重天叫做無雲天, 沒有天上的那個雲,無雲天;第二重叫做福生天,因為 福報而生天;第三天就稱為廣果天,這就是生無想天它 的處所,就是在色界的第四禪天當中。所以死後生無想 天,到底到哪裡去了?就是在色界四禪的廣果天。

一旦生無想天,他的壽量有五百劫這麼長,都在沒有想心所的狀態,所以這個絕對是我們不會想去的。沒有起心動念了,就一直在那個狀態五百劫這樣子,這麼長的時間。有在要生去的、還有離開的時候,那個半劫、半劫會有想,因為你要想才能夠去嘛,然後時間五百劫快要到的時候,他也還要再動一個念,他才能夠離開無想天,所以只有那個時候會有想心所,其他時間想心所都停止活動。這就是所謂的無想報,入無想定的果報。

### 七、滅盡定

第七個是「滅盡定」。滅盡了前六識的心、心所,還 有第七識的染分心,就稱為「滅盡定」。這是聲聞、緣覺

二乘聖人所修的滅盡定,就是不但滅了剛才那個無想定的前六識的心、還有心所,都滅了之外,還可以繼續把第七識那個染分心,染分心是什麼?我們前面講過第七識染污意,那個染污就是恆常與四惑相應,懂嗎?還記得吧?我愛、我見、我癡、我慢,就是現在所謂的染分心,它可以把第七識的四惑暫時伏住,而入這個滅盡定。

我們就要問了:無想定和滅盡定都是滅了前六識的心和心所,這兩個有什麼差別呢?我們雖然知道滅盡定它是多了一個,滅了第七識的染分心,但是其他還有沒有什麼不同?還是有不同,所以我們現在介紹。它有三個差別:

第一個差別,他們修無想定跟滅盡定的動機還有目的是不同的。這個很重要,動機和目的是不同的。無想定是以出離為動機,以求得解脫為目的,但是重點,它並不能夠真正的出離三界。所以這就是我們前面講的五不正見,還記得嗎?有所謂的戒禁取見、還有見取見。現在講到這個外道,他為什麼會修無想定?原來他搞錯了,他是以出離為動機,但是並沒有辦法真正的出離三界,他以為入這個無想定能夠真正的出離三界,但是並沒不能夠出離三界,因此它不是出離三界的因,所以叫做非因計因,非因計因就是**戒禁取見**。

這個外道誤認為無想定能夠真正的出離,結果並沒有辦法真正的出離。他是以出離為動機,求得解脫為目的,他誤認為無想報是真正的解脫,結果死後生無想天,也沒有真正的出離三界,沒有真正的解脫三界,所以誤認無想報是真正的解脫,這個就是非果計果。沒有辦法解脫,沒有辦法證得這樣的果,他以為能夠證得,這個就是見取見,非果計果,所以都是屬於五不正見裡面的。

所以正知見很重要,因為知見弄錯了,你就會跑錯

# 大乘百法明門論 第十一講 二十四不相應行法

地方,你生前一心一意修無想定,結果死後生無想天。 他以為他解脫三界輪迴了,其實沒有,他到了第四禪天 去了,廣果天去了。所以死後生無想天,就是我們剛才 講的,受五百大劫的生死果報,除了出生無想天的半劫, 還有離開無想天的半劫有心識的活動,有那個想心所的 活動,其餘四百九十九劫都是無想的狀態,這是有關無 想定。

那滅盡定的動機跟目的就不一樣了,滅盡定是以「止息想」為動機。止息想的意思,不是止息想心所,而是滅受想,因此滅盡定又有一個名稱叫做「滅受想定」。它不但把想心所滅了,還把受心所滅了。所以它的動機是什麼呢?就是要把受心所跟想心所都滅掉,這個是它的動機。以求得寂靜安住(寂靜安住就是涅槃)為目的,他是以求取涅槃為目的,就是解脫。這個是可以真正的出離三界,可以真正證得涅槃的,真正的解脫的,這是滅盡定。它的動機跟目的是跟無想定不一樣的,而且它是真正的能夠出離三界。

那我們要談到,為什麼這些二乘的聖人,他一心一意想要滅受想呢?為什麼他有這樣的動機跟目的,想要證得涅槃這樣的目的?就是因為這些修定的聖人,他知道想心所和受心所是我們凡夫心中動得最厲害的兩個心所。所有的心所裡面,就是這兩個最厲害,想心所跟受心所。我們的妄想還有顛倒見,就是來自於想心所。像我們凡夫眾生每天忙著打妄想,而且充滿了各式各樣的邪知邪見,這個邪知邪見就是分別來的,所以它是屬於想心所。

每天六根接觸六塵境界的時候,我們心中也不斷地 追求種種的欲樂、還有貪愛,這些屬於受心所。受心所 也很嚴重,因為它在我們六根面對六塵的時候,第六意 識不斷不斷地分別,然後喜歡什麼、不喜歡什麼,所以它就產生五欲之樂,耽著在色、聲、香、味、觸五塵境 界當中,生起欲樂的心。那種欲樂、還有貪愛,就是屬 於受心所。所以凡夫都喜歡享受,要看好看的、聽好聽 的、吃好吃的、穿舒服的,就是都在講求五欲之樂,好 享受,這個就是屬於受心所。

所以這兩個心所,是一切煩惱的根源,所以修定的 聖者一定要把它們滅除,這是他的動機。他知道想心所 跟受心所是一切煩惱的根源,一切煩惱都是從它來的, 所以除非把它們暫時伏滅,才可能證果,才可能出離三 界。於是他有這樣的動機之後,他就把第六意識安住在 現量無分別當中。我們修定都是這樣開始的,第六意識 不起分別,保持現量無分別。現量境,不是比量。現量, 就是沒有分別,第六意識不起分別。就這樣一直一直練 習,第六意識不起分別,安住在現量,久了之後,第七 識也跟著不起作用了,對不對?第七識我們前面稍微有 講過,可是要到《八識規矩頌》的時候,才會比較詳細 介紹。

前面只講到第六識跟第七識它們的關係非常密切, 因為第六意識一分別之後,第七識馬上就加進去,我在 看、我喜不喜歡,就把第七識那個我,執我的那個跟著 就放進去了,第六意識一分別之後,第七識立刻就加進 去了。如果我現在保持第六意識現量不分別,那第七識 有沒有機會去薰習那個「我」?沒有,對不對?因為第 六意識不分別了,所以你七識就沒有機會把它放進去說 「我」在看、「我」在聽,因為沒有分別,沒有喜歡、不 喜歡,所以那個「我」也沒有辦法放進去說我喜歡、還 是不喜歡,沒有給它串習的機會,所以第六意識能夠一 直保持這個現量無分別。久了之後,第七識的染分心, 我們剛才講那個我愛、我見、我慢、我癡,它就能夠跟著不活動了。是因為第六意識能夠一直保持現量無分別的一個狀態,第七識的那個我愛、我見、我慢、我癡就沒有機會現行,因此它也能夠慢慢地伏滅掉了,它修行的過程是這樣子來的。先有這樣的動機,要一心一意地伏滅想心所跟受心所,然後加上功夫,功夫純熟之後,有一天終於可以做到滅受想,就證得現在講的這個滅盡定,滅受想定了。

這就是說到第一個,動機跟目的的不同。

第二個,是有漏、無漏的差別。我們剛才講,一個 還在三界,他是到了第四禪的廣果天去了,還沒有出輪 迴;可是證得滅受想定的,他可以暫時解脫輪迴,這是 它們第二個差別,有漏跟無漏的差別。無想定是外道所 修有漏的禪定,不能夠出三界,所以不但聖者不修,凡 夫也不修,只有專門信無想天,以為是真正解脫的那個 外道才會修無想定,我們不會修的;滅盡定是聲聞、緣 覺二乘人所修的無漏定,它能夠證阿羅漢、辟支佛果, 能夠真正的出離三界。

第三個差別,是滅心跟心所的不同。這個我們已經知道了,無想定它只是伏住前六識的心跟心所不起活動,滅盡定還可以進一步地使第七識的染分心也暫時不起活動,這是它們滅心、心所的不同。

這樣我們就知道,無想定、無想報、還有滅盡定都不是真實存在的,它只是依心法和心所有法分位差別所假立的名稱,這說明什麼呢?禪定不是真實存在的,它是生滅法,證果也不是實有的,懂嗎?滅盡定已經證果了,證阿羅漢果、辟支佛果,但是它也是什麼?依心法跟心所有法分位假立的名稱,不是真實存在的,這個觀念很重要。

接下來,如果依「言說」分位差別假立,就會有名身、句身、文身等等的名稱。這就是我們所謂的名稱跟言說,就是語言跟文字。所以要說明整個宇宙的現象,你必須要溝通,就需要有語言文字來互相溝通,或者是來說明描述一些什麼事情,就一定要有名身、句身、跟文身。

名,就是名詞;句,是句子;文,是文字、或者是 文章。身,是什麼意思呢?身就是聚集的意思。很多名 詞聚集在一起,就稱為名身;句子聚集在一起,就叫做 句身。

### 八、名身

只有單名,我們叫做名,名就是名詞。它是用在哪裡呢?它就用在解釋一切法的自性,所以我們給它種種的名詞,我們一聽到那個名詞,就知道是什麼東西了。所以那個名詞,就是說明那個法的自性。譬如我們說胡姬花,白色的胡姬花,我們馬上就知道你在講什麼,這個就是名詞。

只有單名的,我們稱為「名」,譬如:花、葉。如果 是兩個名詞以上,就叫做名身,譬如:紅花、綠葉,兩 個名詞。如果三個名詞以上,就叫做多名身,譬如說: 香紅花、嫩綠葉,它就是在說明諸法的自性。

### 九、句身

句子是用來詮釋諸法的差別。我們要說明每一法跟 每一法之間的差別,就必須要用到句子。

只有單句的,我們就叫做「句」,譬如說:清風、明 月。兩個句子的,我們就叫做「句身」,譬如說:微微的 清風、皎潔的明月。如果是三個句子以上,我們就叫做 多句身,空中吹來微微的清風,天上掛著一輪皎潔的明 月,就是做文章,就開始用很多的句子來做文章。

### 十、文身

「文身」,就是「文字、文章」的意思。由文字就可以構成前面所說的名詞跟句子,所以說「文字」是名詞和句子的所依。如果是名詞加上句子,就稱為「文章」。

如果是不帶任何意義的字,我們就稱它為「文字」, 譬如說:字母或者是音韻之類的,因為它只有文字,但 是不能夠詮釋任何的義理,譬如說:A、B、C、D,沒 有辦法解釋它是什麼涵義,沒有任何的涵義在裡面,不 帶任何意義的字,我們就稱為文字。

如果是由名詞所寫成的文字,我們就稱為文章,像 四書、五經,所有的佛經,就是文章。這些是帶有名詞 解釋的文章,它能夠包含所要詮釋的義理,這個時候才 能夠叫文章。所以,能夠知道它要說明什麼樣的內容, 包含哪一些涵義,都能夠解釋清楚的,這個就叫做文章。 因此你看了一篇文章,你就知道它要說什麼、它要表達 什麼,它是可以被描述出來的。

現在我們就知道,二十四不相應行法的第八個「名身」、第九個「句身」、第十個「文身」,它是由色法分位 假立的名稱。

這三個都是由色法分位假立的名稱,這怎麼說呢? 因為它是依色塵、聲塵、還有法塵分位假立的名稱。

如果是語言中所有的名、句、文,就是依聲塵所假立的名稱。我們昨天說色法——五根六塵,有沒有?六塵,色、聲、香、味、觸、法,現在有聲塵,因為我們現在說話不是要用很多的名詞跟句子,或者是文章嗎?這個時候,因為是用音聲,就屬於聲塵。聲塵又是屬於色法,所以在言語當中,所有的名、句、文,就是依聲塵所假立的名稱,所以它是依色法來的。

如果是把它寫下來,書籍當中所有的名、句、文,

就是依色塵。因為書籍把它寫出來,所以這所有的名、句、文,它是依色塵所假立的名稱,這個時候就是色塵。

如果是你心裡面想的,你心裡面在犯嘀咕,在胡思 亂想,也都是可以把它用名、句、文把它描寫出來,或 者是把它述說出來、表達出來的,所以你心裡面想的它 是屬於什麼?法塵,對不對?我們昨天說法塵,你打的 妄想就是屬於法塵境界,第六意識所緣的境界是法塵。 所以,心想中所有的名、句、文,就是依法塵所假立的 名稱。

不管是色塵、聲塵、還是法塵,它都屬於色法,所以我們就說這三個都是依色法分位假立的名稱。

一般我們對這個色塵起執著,我們就說他著名字相;如果說他對音聲,這個聲塵執著,我們就說他著了言語相;對這個法塵起了執著,我們就說他著心緣相。所以這個觀念很重要,修行人如果明白名、句、文都不可得的話,我們就能夠**離名字相、離言語相、離心緣相**,這個很重要。這三個離了之後,就什麼會現前?我們自性就會現前!我們現在就是都沒有離開這三相,所以自性沒有辦法現前。只要我們還會著在語言文字相上,哪個人講你怎樣,你馬上就會起瞋心,讚歎你,你就很歡喜,毀謗你,你就很生氣,所以就著這個言語相。學佛就是著在那個名相上,那個就是著名字相啊!然後著心緣相就更不用說了,我們念念都是非常的執著。所以,什麼時候能夠離名字相、言語相、心緣相,很快就能夠開悟了。

所以為什麼我們要學這個百法?因為我們了解了這 二十四不相應行法的內容之後,我們就要一一把它破 除,破除對它們的執著。現在我們明白它是不可得的, 它是無自性的,它只是色法的假立,是生滅無常、無我 的,你自然就能夠遠離,不再執取這三種相。見性之後,不得了了!一切的文字都能夠轉成文字般若,所以開悟、明心見性的人,他以前不善說,現在都很善說,為什麼?他全部把文字轉成般若了。以前看不懂的,現在都看得懂了,不管哪一本經書拿起來,他都懂了。然後他也能講,以前不會講,現在都很會講,為什麼?因為所有的文字都轉成文字般若,他不但不會著在這個相上,而且還能夠很善巧的運用,所以我們對這樣的認知也是很重要的。

接下來,第十一是「生」,十二是「住」,十三是「老」,第十四是「無常」。這四個是依「相」的分位差別而所假立的名稱。這個相,就是有為法的四相,用這四相來說明有為法的生滅變化的現象。

一切有為法都是生、住、異、滅的,它都是生、老、病、死的,它都是成、住、壞、空的,只是它是用在不同的方面。用在身體方面的,我們就說生老病死;用在物質方面的描述,我們就說是成住壞空;用在我們的心念,我們就說生住異滅。我們說心念生滅、生滅,你每一個念頭生起來,就消失了。本來沒有心念的,現在有了,叫做生;還沒有消失之前,叫做住;這個住也不是沒有變化,還是繼續在變化,所以它是異(異就是變異的意思);然後消失了,就叫做滅,所以生、住、異、滅,是形容我們的心念。

所以它也是假立的名稱,是依這個有為法的四相的 分位差別,所假立的名稱,它也不是真實存在的。

### 十一、生

所謂的「生」是什麼呢?就是先無今有,本來沒有, 現在有了,我們叫做生。第六意識的分別,去給它一個 定義,所以它也不是實有的。

本來沒有的,現在有了,叫做生,所以它是依色法、 還有心法,仗緣顯現所假立的名稱。仗著不同的因緣, 因緣具足,它就有了,我們就叫做生,因緣不具足,就 沒有。所以,所謂的生,也是無自性的。

### 十二、住

什麼叫做「住」呢?「有」位暫停。有了之後,暫時停住,生了之後,繼續相續停住,這個我們叫做住。 就是有了之後,暫時停留的時間,我們叫住。也許是十年、二十年都不一定,就是住世的時間,就是它暫時停留的時間,叫做住。

它是依於色法和心法暫時看起來好像是在相續的那個,所假立的名稱。所以,所謂的住,只是依色法、心 法暫時相似相續,所假立的名稱。看起來好像暫時相續 的,這個我們叫做住。

### 十三、老

「老」呢?住別前後。就是說它在暫時停留的這段時間,它並不是沒有變化,它前後是有分別的,所以叫做「住別」。別,就是有分別。前後是有分別的,在住的這段期間,它是有變異的,它是有分別的,這個我們叫做「老」。就是在這段停留的時間之內,並不是沒有變化,而是前後不斷在衰變。所以,它是依色法和心法遷變不停、漸漸衰異,所假立的名稱。

### 十四、無常

「無常」,叫做「有已還無」。本來有的,現在沒有了,我們就叫無常,也稱為「滅」,或者是「死」,不同的名稱。我們剛才說,看你是用在身體、物質、還是心念,所以它有不同的名稱。

為什麼要叫「無常」呢?因為它不像龜毛兔角是「常無」,龜毛兔角是根本沒有這個東西,所以它是「常無」,

# 大乘百法明門論 第十一講 二十四不相應行法

取這個「無」。也不像無為法,是「常有」,無為法是沒有生滅的,所以是「常有」,取這個「常」。一個是「常無」,一個是「常有」,取一個「無」,取一個「常」,所以加起來叫「無常」,它的名稱是這樣子來的。

所以這個無常,它是依於色法還有心法,暫時有, 還無,最後又沒有了,所假立的名稱。暫時有,後來又 沒有了,這個叫無常,所以它也是假立的。

所以這個生、住、老、無常,就是在說明有為法的 四相,表示一切有為法,第一個生,它是在說明一切有 為法本來沒有,一切有為法本來空;住,是表示一切有 為法暫時有作用;老,是表示一切有為法不是固定的, 所以它一直在變異;無常,是表示一切有為法不是永恆 存在的,所以這四個就是說明有為法的四相。

### 十五、流轉

第十五個「流轉」。流轉,是在因果相續不斷的作用上,所假立的名稱。

我們剛才說一切有為法生、住、異、滅,生、住、 異、滅就是有為法的四相。在這個生、住、異、滅四相 過程的作用當中,它不是有時候有,有時候沒有,而是 相續不間斷的,這個我們就稱為「流轉」。說明有為法的 成住壞空,或者生住異滅,它是相續不間斷的,它不會 有時候有,有時侯沒有,它的作用是相續不間斷的,這 個我們就稱為流轉。它是在因果相續不斷的作用上,所 假立的名稱。所以,流轉是依於色法和心法,它的因果 前後相續上所假立的名稱。

這種情況就好像一顆種子,你種下去之後,它就會發芽,發芽呢,再長根,然後長出葉子,最後開花結果, 結果之後,這個果再結出種子,對不對?種子又發芽, 芽再生根,然後長出葉子,最後開花結果,這個就在說

明相續不間斷,就是現在所謂的流轉。所以,其實整個輪迴現象就是一個流轉的作用,因果相續不斷,流轉三 界六道輪迴,所以它是在說明輪迴的現象,就是一種流轉的作用。

### 十六、定異

第十六個,定異。什麼叫「定異」呢?,因果各別, 叫「定異」。就是說善惡因果的關係,一定是相異的。一 定是不一樣,叫做相異,所以它是決定別異,是一定不 相同的。

譬如說:精進,決定不會有害處;懈怠,決定不會 有好處;種甜瓜,決定不會得苦果;種苦瓜,決定不會 得甜果。這說明什麼呢?世間的善惡因果,必定是互相 差別的,就是因為善惡之間的因果關係一定是互相差異 的,所以叫做定異,這就是在講因果各別。

#### 十七、相應

下面一個叫「相應」。相應,就是因果相稱的意思。 就是說因緣果報一定是相應的。譬如:善因一定有善果, 惡因一定是有惡果,因和果一定是相應的。種瓜一定得 瓜,種豆一定得豆,因果一定是相應的,這個叫做相應 的意思。所以「相應」是在世間因果報應,必定相應而 起的作用上,所假立的名稱。

### 十八、勢速

第十八個「勢速」。勢速,就是勢力快速的意思。我們剛才說流轉,是說一切有為法在生、住、異、滅的作用上,是相續不間斷的。現在是說不但不間斷,而且它的速度非常的快速,它的勢力非常的快速,所以叫做勢速。勢力非常的快速,就是說明有為法在因果相續,迅速流轉、剎那不停留的作用上,所假立的名稱。

譬如說:我們從生到死,這個生命的現象是非常快

# 大乘百法明門論 第十一講 二十四不相應行法

速,而且沒有一剎那停留的,這個就叫做勢速。你想不老,沒辦法,而且老得很快,每分每秒都在老化,只是你沒有看得那麼仔細,要久久沒有見面,十年不見,啊!怎麼老這麼多!每天見面就不覺得他老得這麼快,其實他老得非常快,他沒有一剎那停留的。這個就是勢力非常快速,不但不停留,而且很快。這就說明我們生命的現象,就是一種勢速的作用,沒有一剎那停留的。我們的心念也是一樣啊,好像那個瀑布,唰、唰、唰、……我們心念就像瀑布一樣,相續不間斷,從來沒有停止過,而且非常的快速。我們的念頭閃得多快啊,那個也是勢速的一種作用。所以,所謂的「勢速」,就是依色法還有心法遷流不暫停住,所假立的名稱。

### 十九、次第

十九個「次第」。次第,就是編列有序的意思。就是 將一切有為法編列有序,才不會互相紊亂。我們一定要 把它編成次第,才不會紊亂。有所謂的尊卑、上下、左 右、前後,凡是有規矩可以依循的,都包含在次第這個 範圍裡面。

像我們修行也是要講次第,宇宙萬有現象也都有它的次第,你不可能春天過了就冬天,就一定是春、夏、秋、冬,對不對?那就是自然的次第,自然現象、宇宙的次第。你每天做事情也是要講次第啊,你不可能先煮飯、再洗米,先炒完菜、再洗菜,不可能,所以每件事情都有它的次第。

### 二十、方

第二十個「方」,就是指方位、處所,就是我們所謂 的空間。像東、南、西、北、四維、上下,就是所謂的 方,方位。

方位是色法所劃分的界限,是一切有為法在因果相

續的處所上,所假立的名稱。一切有為法,它一定會佔有一個空間,所以在它相續所佔有的那個空間,我們假立一個名稱,就叫做「方」,就是方位。

所以空間也不是真實的,所以住哪裡都一樣,空間不是真實存在的,你朝哪一個方向打坐都一樣。有一些練功法的,他就是早上一定要朝著太陽,還是哪個方位;還有看風水的也是方位嘛,坐東朝西、坐北朝南。現在我們就知道方位也不是真實存在的,每一個方位都是吉方,好不好?因為十方都有佛,你說哪一個方位不好?你不能說,對不對?所以都是吉方囉!這個觀念也蠻重要的,可以幫助我們打破空間的觀念。

#### 二十一、時間

第二十一個「時間」。時間,譬如說:過去、現在、 未來、年、月、日、時、分、秒,這個都是我們第六意 識去把它界定出來的,所以時間也是不可得的。

時間只是一切有為法在因果相續的過程上,所假立的名稱。這個意思並不是說一切有為法在時間中相續,不是喔,是在因果相續上假立時間,有過去、現在、未來的差別。就是我們在觀察因果相續的過程,它現在是有?還是沒有?那個生起已經滅去的,我們叫過去;生起,還沒有滅的,我們叫現在;還沒有生起的,叫未來。所以,你要觀察一切有為法它相續的過程,當下是有?還是沒有?用這樣子來把它規劃是過去、現在、還是未來。所以它也是假的,因此時間相也是不可得的,又可以幫助我們打破時間的觀念。

所以什麼時候打坐有沒有差別?一定要早上五點到 七點,陽氣最充足,早上四點靈氣最旺,練那個靈氣的, 一定要早上四點鐘,有的功法要看著太陽練,有的要傍 晚看夕陽練,那個都是有時間的執著。我們現在知道, 時間相不可得,什麼時候練都一樣。

### 二十二、數字

「數字」。數,就是數目,或者數量。它是怎麼來的? 就是我們度量有為法之後,在每一個差別上給它種種的 名稱。我們要量那個有為法,在度量之後,它有種種的 差別,譬如說量了之後它是一公升,一公升就是這樣的 容量,或者十公尺,一百公尺,所以它就是在度量有為 法每一個差別上,所假立的名稱。

所以它有種種的名稱,度量衡上面的升、斗、丈、 尺,或者是一、十、百、千,乃至無量,還有阿僧祇, 是無量的意思,這個都是屬於數目、或者是數量。

我們了解數量不可得也是蠻重要的,因為現在油價一直漲,就是薪水不漲,我對那個數量還滿計較的,一公升多少錢就是多少錢;薪水縮水,我也是滿在意的,少了一個零,還是多了幾個數字;物價一直漲,我也是滿計較的,那個都是困在數量上面,被它困住了。還有買馬票啊,那個也是數字,對不對?有中、沒有中,有很大的差別,誰說數量不可得?我中了就是真的中了。還有玩股票的,也是每天跟著它上下、上下這樣子,那個都是在玩數字遊戲。

### 二十三、和合性

第二十三個「和合性」,就是諸法不相違的意思。 二十四、不和合性

第二十四個「不和合性」,就是諸法相違的意思。

它是在一切有為法的因果相續當中,要說明它的緣 是和合、還是不和合的現象。只是在說明有為法的相續 這個當中,它的緣是和合的、還是不和合的,它的因緣 相順的時候,我們就說它是和合的:因緣相違的時候, 我們就說它是不和合的,所以它也是假立的名稱。

所以從剛才的第十五個「流轉」,到現在第二十四個「不和合性」,都是依因果分位差別所假立的名稱,都是在說明因果,一切有為法的因果的分位差別,所假立的名稱。

二十四個不相應行法已經介紹完了。我們就知道它 是色法、心法、心所有法的分位假立。在唯識學上,就 稱為「分位唯識」,因為它是分位假立的。另外又依分位 的不同,來假立各自的名稱,因此又稱為「分位差別」, 這些都是名相的介紹。最重要的是,我們要知道這二十 四不相應行法都不是真實存在的。既然色法、心法、心 所有法都不是真實存在的,所以由它分位假立的二十四 不相應行法,當然也不是真實存在的。有了這個認知, 非常的重要,它可以幫助我們看破、放下,我們的菩提 自性就能夠早早現前,明白它只是說明宇宙萬有的現 象,第六意識的分別而有的種種假名。但有假名,都無 實義,自體都不可得。

我們今天講到這裡。

願以此功德,普及於一切,我等與眾生,皆共成佛 道。 大乘百法明門論 第十二講 無為法、無我 大乘百法明門論

大乘百法明門論 第十二講 無為法、無我

各位居士大德!阿彌陀佛!

我們今天介紹「無為法」。百法的第五位是「無為法」。 為什麼「無為法」會放在第五位呢?那是因為前面 講完了第一位「心法」、第二位「心所有法」、第三位「色 法」、第四位「心不相應行法」之後,發現了一個什麼現 象呢?它們都是生、住、異、滅的,我們昨天說一切有 為法有四相,就是生、住、異、滅,或者是生、老、病、 死,成、住、壞、空,發覺一切有為法都是具有這四相。

前面這四位介紹之後,發覺它都是生滅無常的,都 是屬於有所作為,什麼叫「有為」?就是有所作為,有 所作為就是有所造作的意思。它造作的力量是什麼?是 什麼力量,推動它不斷、不斷地生滅變化呢?不斷地有 所造作呢?就是依因緣而有所造作。所以我們說一切有 為法是因緣所生,是依不同的因緣,它就有不同的造作, 於是就有生、住、異、滅這四相的展現。所以,什麼叫 做有為法?有所造作。是什麼在有所造作?是依因緣而 有所造作,這個就是有為法。

那我們發現,心法、心所有法、色法、不相應行法 都是這樣的現象,雖然是生滅無常,隨因緣而有所作為, 但是它的體性卻是空的,這是重點喔!只要是生滅無 常,它的自性就是空的,對不對?只要是生滅無常的, 它就沒有辦法永恆存在,因此可以證明它的自性是空 的。這個空性就是一切有為法的真實之性,它就是無為 法,懂嗎?所以無為法在哪裡見?一切有為法的四相上 面見,我們只要觀察一切有為法它是生、住、異、滅的, 它不斷不斷地生滅、生滅,只要是生滅的,它就是無常的,它就不是永恆存在的,所以就可以證明一切有為法 自性是空的。這個空性,就是一切有為法的真實之性。 真實之性,就是實性,一切有為法的實性。

一切有為法的體性是什麼呢?體性就是無為。隨不同的因緣而有所造作,是有為法,這樣明白嗎?所以有為跟無為是一個?還是兩個啊?一個是說明它的體,一個是說明它的用,體不離用,用不離體。就好像水跟波一樣,水好比是無為法,波、水波好比是有為法,水不能夠離開波,對不對?波也不能夠離開水,離開水,也沒有波,這就是體用。體用不二,所以有為法跟無為法是不二,所以在哪裡見無為法呢?就在心法、心所有法、色法、不相應行法上見它的生滅四相,有為法的生、住、異、滅四相,你就能夠體悟到它的真實之性,就是無為法,它的自體是空的,這個就是它的體性。有為法的體性,自性是空的,這個就是無為。

所以為什麼「無為法」要放到最後呢?你說佛為了 讓我們眾生證得佛果,證得無上菩提,所以就要明白「一 切法無我」的道理,那直接講「無我」就好了,因為最 後是要證到這個「無為」。那為什麼不一開始就講「無為」 呢?我們現在明白為什麼了。因為「無為」是在有為法 上,所以必須要先介紹九十四個有為法,然後才能夠在 有為法的當下,見到它的生滅現象,然後去體悟到無為, 這就是為什麼「無為法」會放在第五個原因。一定要介 紹完有為法九十四個,才介紹最後的「無為」六個。

為什麼無為法又有六個呢?不是都是有為法真實的 體性嗎?我們就要先知道什麼叫做「無為」,一切有為法 的自性是空的,在這個空性當中是沒有生滅,沒有任何 的造作,也就是不再依任何的因緣而有所作為,這個時 候稱無為法。就是只要當下它沒有生滅現象的這種情況,都可以稱為無為,不管它的時間長、還是短,只要它有一段時間是沒有生滅現象,是無所造作,這個時候它當下就是無為的一種展現。因為它有這種種不同的情況,它也許是暫時的,也可能是永遠的,所以我們就要依它這個中間的差別,分為六種無為。

我們現在就看這六種無為的內容:

### 一、虚空無為

第一個是「虛空無為」。什麼是「虛空無為」呢?虛空無為是大乘菩薩所證的一種無為境界。大乘菩薩他在修人空觀、或者是法空觀的時候,他會藉由這個法門慢慢觀,觀到最後,沒有身體的感覺,連念頭也沒有了,外在的世界也在當下消失了,身心世界在剎那之間好像被消融掉了。在這個空性當中,就是第六意識現起現量境,清淨的現量境現前,這種清淨的現量境,就好比無障礙的虛空一樣,所以它的名稱叫做「虛空無為」。

我們剛好介紹過色法,第六意識相對的是法塵,第 六意識所緣的境界,就是法塵境界。現在這個虛空,就 是第六意識的現量清淨面現前的時候,好像虛空沒有任何的障礙,這時候是沒有什麼障礙,因為身心世界在這 剎那之間好像都消失了,所以身體在這種情況之下,好 像沒有任何的障礙;心念呢?也沒有什麼起心動念了, 好像心也沒有任何的障礙;外在的世界也消失不見了, 也沒有任何的障礙。身心世界都好像虛空,沒有任何的 障礙,所以稱為「虛空無為」,它的名稱是這樣子來的。

就是因為它暫時沒有生滅的現象,所以就能夠稱為 無為,就是無所作為。在那個空的境界當中,就是第六 意識的法塵境界,它是一種現量無分別的清淨的展現, 那個當下是暫時沒有生滅現象,所以也可以稱為無為。 但是這個無為是不是真正的無為呢?不是。這個無為是在觀想的時候,由第六意識變現出來的境界,所以它並不是真正的無為,為什麼呢?你先修觀,修人空觀或法空觀,到達這樣的一個境界,但是等你出定,身心世界又回來了,統統有障礙,身體有障礙,心有障礙,外在的世界,六根面對六塵的時候也有障礙,所以我們就知道它是暫時呈現的一個無為狀態,而不是真正的無為,不是真正的證到不生不滅。

而且,他也沒有真正的證到無我,雖然是修人無我、法無我,就是這二空觀,但是並沒有真正證到無我。就是當下雖然他契入這個境界,身心世界好像都消失,好像沒有任何的障礙,但是他這個當下,「我」的念頭還在不在?還在,沒有消失,所以我們才說他沒有真正的證到無我,當下他的心念裡面是還有我的。因為他第七識沒有轉成平等性智,所以當下所現的第六意識那個清淨現量面,就變成他那個「我」。物觀念裡面,我就是虛空,虛空就是我,所以那個「我」還在,只是暫時身心世界消失所呈現的那個,好像虛空的狀態,好像沒有障礙的狀態,那個「我」並沒有真正的斷除,所以並不是真正的證到無我。因為我執也沒有斷,對不對?所有的煩惱、習氣統統在,只是在那個境界當中沒有現前而已,你出定之後,可能全部又現前了,所以我們說他也不是真正的證到無我。

所以我們打坐,坐到這個時候,不要以為自己證果了,坐到身心世界好像都消失了,就以為自己證果了, 還沒有,也許你進入的就是現在講的虛空無為的境界, 並沒有真正的證果。

要到什麼時候才是證果的那個描述呢?禪宗說「虛空粉碎,大地平沉」,有沒有?那個才是真正無我的境

界,真正見到無我,或者真正見性,連虛空都粉碎,現在還有一個虛空嘛,對不對?要到虛空粉碎,大地平沉,就是大地也沒有了,虛空也沒有,那個才是真正的見性。那也是在描述那個境界啦,等一下你抓住一個虛空粉碎,大地平沉,又完蛋了。只可意會,不能言傳,只有自己證到才知道什麼叫做虛空粉碎。這是第一個「虛空無為」。

### 二、擇滅無為

第二個「擇滅無為」,這個是小乘人所證的涅槃境界。小乘人就是二乘,聲聞或者是緣覺,他們在修四念處、或十二因緣觀等等這些小乘法門的時候,都是在觀察它是生滅無常、無我的,小乘人就是修這個。所以他在修四念住等等法門的時候,觀察身、受、心、法都是生滅無常的,因此可以證到一切有為法自性是空的。只要是生滅無常的,它自性就是空的,它就是無我的。在這個無自性空的當下,一切的生滅現象暫時不起,那個生滅就是我們剛才講的,無為在哪裡見?在有為的生滅無常當下去見。你只要看到它是生滅無常,就是無自性空,無自性空就是有為法的真實之性,你就可以體證到無為,暫時就能夠進入無為的狀態,就是暫時沒有生滅了。只要你進入那個空,一切生滅無常,自性是空的,你就安住在那個空的當下,懂嗎?它暫時就沒有生滅了,就進入那個無為的境界,所謂的無為境界。

所以先證到這個空,在這個空無自性的當下,一切 生滅現象暫時不起,你明白這個空了之後,再用這個空 性的智慧來斷除一切的煩惱,小乘斷的煩惱就是見思二 惑。他見到空性之後,然後用這個空性的智慧來斷除見 惑跟思惑,這時候所證的涅槃境界,就稱為「擇滅無為」。 因為涅槃的境界是沒有生滅現象,所以能夠稱為無為, 暫時沒有造作,暫時沒有作為。

小乘只能夠證到人無我,不能夠證到法無我,所以 這個是人空觀,他能夠證到人我是空的,然後就有這個 空性的智慧。這個空性的智慧,就是明白一切有為法因 緣所生,自性是空的,或者身、受、心、法是生滅無常, 自性是空的。

為什麼又叫做擇滅呢?這個名稱是怎麼來的?擇, 就是揀擇的意思;滅,就是斷滅的意思,用空性的智慧 揀擇,來斷滅一切的煩惱,就是見思二惑,所達到的涅 槃,就是現在講的無為,就稱為「擇滅無為」。

就是說這個無為境界是怎麼達到的呢?由擇滅來的。用空性的智慧揀擇斷滅一切的煩惱——見思二惑,所體現的無為境界,就稱為擇滅無為,因為這個無為是由擇滅所達到的。

所以修過四念處的,只要你能體悟到空性,你就能 夠用空性的智慧來斷除所謂的見惑跟思惑,因為你已經 明白人無我的道理了,已經證到人空,就用這個空性的 道理來斷除一切的煩惱,就能夠證到擇滅無為。

### 三、非澤滅無為

第三個「非擇滅無為」。我們看到這個名稱就知道它不是由揀擇而達到的無為,所以叫做「非擇滅」。這個是修大乘見地的時候,所證的無為境界。

那它是怎麼樣達到這個無為的境界呢?有兩種情況 都可以達到非擇滅無為。

第一種情況,我們不是說要聞思修嗎?那你就聽聞 大乘的見地,譬如說:菩提自性,本自清淨,聽聞「菩 提自性,本自清淨」,這個種子就種到第八阿賴耶識去 了,等到你在修觀的時候,這個自然就會現前。你是先 薰習到第八識成為種子,那在修大乘止觀的時候,它能 夠自然就現前。所以在我們聽聞「菩提自性,本自清淨」的時候,我們就能夠很清楚地明白,我們的菩提自性當中是本來沒有妄念,本來沒有煩惱,所以妄念煩惱本空,因為我們的自性是本來清淨的。本來清淨的,你要不要再用擇滅的方法來斷煩惱?斷妄念?不用,因為它本來清淨啊,你就保持那個清淨念,就可以證到無為了。

聽起來好像它比較快喔!剛才那個小乘的四念住, 還要在那邊用空性的智慧,然後揀擇,還要滅一切的煩惱,還要知道見惑有哪些,然後煩惱有根本煩惱、隨煩惱,好像滿麻煩的,所以擇滅無為是屬於漸修。

現在非擇滅無為是大乘菩薩修的,它是屬於頓悟的,只要你能夠悟得到,讓你本自清淨的那個自性現前,然後你安住在那個本來清淨的那個境界當中,就可以證到非擇滅無為,所以它會比較快,所以它是屬於頓悟的法門。只要你在聽聞的時候,真正明白它在講什麼,然後你再安住在這樣的境界就可以了。

前面功夫不純熟的時候,可能還要再打個坐,修個 止觀,然後它才能夠現前。功夫如果純熟,其實在行、 住、坐、臥它隨時都會現前,本來清淨的自性就現前。 所以等到那個時候,你也不用說用什麼法門來對治煩 惱、對治妄念,都不用,為什麼?清淨自性裡面本來就 沒有這些東西啊!你只要讓它呈現就好啦,所以你不怕 妄念,也不怕煩惱。所以不是有一句話說:「不用息心 除妄想,只緣無事可思量」,有沒有聽過?。我們自性 當中本來清淨,所以本來無事。萬法本閒,唯人自鬧。 一切萬法本來就在空性當中,本來沒有生滅的,唯人自 鬧,是你自己心在那邊打妄想。

還有一種方法也很快,你觀察那個念頭,已經過去的就已經過去了,對不對?未來的還沒有生起,對不對?

過去的已經過去了,未來的還沒有生起,所以過去、未來都沒有,因為一個已經過去,一個還沒有生起,對不對?那當下那一念本空,因為你看到當下那一念,它又過去了,所以過去不可得,現在不可得,未來不可得。過去的已經過去了,未來的還沒有來,當下那一念本空,當下那一念因為你抓不住,所以它又過去了,這就是三際托空的道理。

「三際」——過去、現在、未來;「托空」,在當下就把它空掉,這個也是一種非常快速的方法。只要你常常這樣練習,過去的已經過去了,未來的還沒有來,當下再把它空掉,你過去、現在、未來就空掉了,就能夠進入現在講的「非擇滅無為」。

聽聞大乘的頓悟法門,是比較快速可以證到非擇滅無為。所以說知見要正確,只要你知見正確,可以不用像小乘的法門,這樣一步一步的觀察清楚,然後一步一步的修證的功夫,不需要。因為非擇滅無為,沒有那個過程,沒有經過揀擇,然後要斷除煩惱的這個過程它沒有。本來就是,它就現前了,所以我們才會說它好像不用很費力,自然就空掉了,就能夠到達現在所謂的「非擇滅無為」。

這個是第一種情況,可以達到非擇滅無為,就是只要你聽聞一些大乘的見地,有關我們剛才講的那些內容,你很快就能夠證到這個無為的境界。

第二種情況,是我們剛才說有所造作,有所作為, 是依因緣所生,就是說這一個法成就、不成就,就是看 它因緣具足、不具足,因緣具足它就成就,不具足它就 不成就。我們現在讓它因緣不具足,這個法就生不起來 了,對不對?生不起來就沒有了,這個法就是斷掉它生 起的因緣,不讓它有生起的那個因緣,那就空掉了。所 以這個也是第二種情況,就是由於緣缺的時候,所顯的 無為境界,也是屬於非擇滅無為。

一切有為法是因緣所生,當因緣不具足的時候,它就不生。所以我們如果能夠做到讓它緣缺,生起的因緣缺,自然這個法就不能夠生起。就是沒有生起法的那個緣,讓它缺少。由於緣缺所顯的無為現象,我們就稱為非擇滅無為。因為是由於緣缺所現的,而不是由擇滅來的,所以就稱為非擇滅無為。

還有,譬如我們每天六根面對六塵境界的時候,我們常常說保持第六意識的現量無分別,也是緣缺嘛。你第六意識保持現量無分別,無分別它就不會生起煩惱,就不會造業,這也是一種緣缺。就是生起煩惱的那個緣缺少了,因為你的第六意識不分別。煩惱是由你第六意識分別,第七意識再加進來,就有我喜歡、不喜歡,然後就有貪、瞋、癡煩惱。所以你只要第六意識保持現量無分別,它就沒有生起煩惱的緣,緣就缺了,這也是一種緣缺的情況。我們每天經常會碰到這種緣缺的情況,就看你能不能把握,能夠把握的話,就可以證到非擇滅無為。

### 四、不動無為

第四種「不動無為」,這是四禪天人所修的捨念清淨定。因為修到四禪,不再被喜樂所動心,就稱為「不動」。 只要你能夠證到四禪,四禪稱為捨念清淨,只要你能夠 證到捨念清淨,當下就是「不動無為」的境界。

另外還有五不還天,我們說色界四禪天還有一個三 果聖人去的,他還沒有證到阿羅漢之前,那個三果聖人 到哪裡去了?就是到色界四禪的五不還天,所以色界四 禪的五不還天的三果聖人,他證的境界也是現在所說的 不動無為。因為他在色界的第四禪,第四禪就是捨念清 淨,只要是捨念清淨,就是不動無為。

我們想知道的是,為什麼到達色界第四禪就能夠喜樂不動心呢?我們如果還記得天台止觀,講初禪、二禪、三禪、四禪,就知道為什麼到第四禪可以捨念清淨,然後不為喜樂所動。因為到達初禪的時候,不再有憂苦了,所以我們如果禪定的功夫能夠到達色界初禪,從此以後沒有欲界的憂苦,憂愁、悲傷、痛苦,你都沒有那個情緒了,因為初禪只有喜樂、輕安,身心是一種輕安、喜樂的狀態,沒有憂愁、煩悶,所以你隨時看到他都是很開心的。這樣會不會透露什麼訊息?那個不開心的,都沒有證初禪,所以不管怎麼樣,在別人面前都要看起來很開心,表示你禪定功夫很高,至少初禪以上。

到達二禪的時候,就不再有尋、伺來動心。不定有 四法,其中有兩個就是尋、伺。我們也講過尋、伺是初 禪才有,所以初禪稱為「有尋有伺三摩地」,二禪就沒有 了,二禪以上全部稱為「無尋無伺三摩地」。所以只要你 能夠證到二禪,就不會再被尋、伺動心了。

到達三禪就不再有喜來動心。

四禪呢?不再有樂來動心。因為三禪是大樂,到達四禪,為什麼叫捨念清淨?就是他的心只跟捨受相應,沒有跟其他的,它只跟捨受相應。所以,我們知道到達四禪不再被樂所動心,而且口鼻呼吸已經斷了,所以沒有出入息了,它全部轉成內呼吸。所以到達四禪,就能夠離初禪所離的憂、苦,還有二禪所離的尋、何,三禪所離的喜,以及離三禪生起的樂,還有出息、入息,這個加起來一共有八個。所以我們就知道,到達四禪不但能夠離開這八難,這個也稱為八難,而且同時還能夠遠離三災,三災就是火災、水災、風災。大火燒到哪裡?燒到初禪,水淹到二禪,風只能颳到三禪,四禪既沒有

火災、也沒水災、也沒有風災。所以我們現在知道,四 禪能夠永離八難、三災,所以它稱為「不動無為」。 五、想受滅無為

第五個「想受滅無為」,這個是無色界四空天人所修 的非想非非想處定。

我們之前也講過四空定,有空無邊處、識無邊處、 無所有處,非想非非想處定。凡夫、或者外猶在修無色 界四空定的時候,這個時候他的想心所跟受心所暫時不 起作用,這個時候就稱為「想受滅無為」。這時是正要超 過四空天的最上面一層——非想非非想處定,還沒有出 三界,出三界就是剛才講的,小乘所證的擇滅無為,那 個是小乘證的涅槃境界。但是這個不是,這個是無色界 四空天人所修的非想非非想處定,再下去呢,就出三界 了。他還差一點點,所以他是凡夫、或者是外道所修的 禪定,他可以到達這麼高的禪定的功夫,差一點點,因 為他沒有到達力次第定。你要出三界,必須要超過四禪 八定,要到達力次第定,就是小乘所證的涅槃境界,這 個時候才能夠真正的出三界。所以他是還差一點點,只 是暫時讓想心所跟受心所不起作用這樣而已,因為定力 很高,非想非非想處的定力已經很高了,想、受暫時不 起,所以也夠稱為無為境界。

外道會以為他已經證到涅槃,其實還差一點點,這一點點是差在什麼呢?就是因為他沒有無我空性的智慧,所以他沒有辦法出離三界,證到真正的涅槃,只是定力很高這樣而已,但是沒有辦法出三界。這是「想受滅無為」。

### 六、真如無為

第六個「真如無為」。這個是真正的大乘的無為境界,是大乘菩薩所證的境界。

這個無為境界,為什麼稱為「真如」呢?真,就說明它不是虛妄的,叫做真;如,就說明它不顛倒。那誰虛妄?誰又顛倒呢?小乘虛妄,外道顛倒。為了說明已經離開了小乘的虛妄、妄見,外道的顛倒見,所以給它一個名稱,叫做「真如」,它的名稱是這麼來的。

小乘的見,還屬於妄見,因為還沒有見到真心本性,還沒有破塵沙、無明,他只有破見思,所以他還沒有見性。因此我們說小乘即使證到涅槃,但是他還沒有明心見性,為什麼?他還沒有見到真心,還沒有見到菩提自性、真如,為什麼?因為他的塵沙惑也沒破,無明惑也沒破,所以他的見還是虛妄的。這是小乘的見,是妄見,是虛妄的見解,因為還沒有見真心,所以他還是用妄心。外道的見是顛倒見,我們講過五不正見就知道,外道有種種的顛倒見,根本就是錯誤的知見。現在為了說明它離開二乘的妄見,還有外道的倒見,所以就稱為真如。

雖然稱為「真如」,是不是真的有一個「真如」啊?有沒有?它只是說明這樣的狀況而已,不是小乘,也不是外道所證的境界,只是說明這樣的狀態。如果你以為有一個真正的真如,又錯了!又著在那個名相上。所謂的「真如」,它只是在遠離一切虛妄分別的時候,所顯的無為境界,並沒有一個真正叫真如的這個東西,它只是說明一個狀態,它的狀態是在遠離一切虛妄分別的時候,所顯現的無為境界。

什麼叫「虛妄分別」呢?就是我們說的依他起性, 當下不起徧計所執,就能夠證到圓成實,有沒有?就是 能夠遠離一切的虛妄分別,在一切因緣所生法的當下, 不會起我執、法執,就能夠證到圓成實。本來圓滿成就 的,那個叫「圓成實」。

所以這個「真如」在哪裡見呢?一切有為法的真實

# 大乘百法明門論 第十二講 無為法、無我

之性在哪裡見呢?我們現在已經知道了,在一切有為法 上見。只要在有為法的當下,明白它是生滅無常,是無 我、無法,人無我、法無我,就能夠體證它的真如之體。

所以「真如」也是假名,不用去看、也不用去找, 沒有這個東西的,它只是一個假名。我們現在聽到「真 如無為」,「真如」這個是我們要去證的、要去修的,以 為有一個真如可以去證的話,這又落在法執上面了。執 有一個真如法可證,這個又是另外一種法執。

所以既然說「一切法無我」,當然就沒有一個法是真實存在的。不管是有為法、無為法,都是無我的,所以就沒有一法是真實存在的,不管你說的是涅槃法、真如法、還是無為法,都不是真實存在的。所以你要體證真如,體證哦,不是真的有一個真如可以證。你想要進入這個真如無為,就要離一切三種相,你只要能夠遠離一切的言語相、文字相、心緣相,這個時候所顯的那個不可思議的境界,就是現在講的真如境界。看你什麼時候離語言相、文字相、心緣相,你就可以證到真如境界。

為什麼說它不可思議呢?不可思議,就是「不可心思言議」的意思。只要你能夠說出來的,都不是所以要遠離什麼?語言相;只要能夠寫出來的,都不是,你的學識很厲害,可以著書立說,但是只要你能夠寫一本什麼叫「真如」的,就不是真正的真如;只要你的心能夠緣到的,它也不是真如,所以要離心緣相。只要你說得出來、寫得出來、心能夠緣得到的,它都不是真正的真如無為。它是遠離一切的言語、文字、心緣相才能夠到達的。

既然你的心沒辦法緣到,心能夠緣到的意思,就是 說它有一個能緣的心,還有一個所緣的境。你有一個能 緣的心,想要緣真如,那個真如是你所緣的,這樣子就

錯了。所以你要用你能緣的心,去找一個真如,它就不 是真的真如,因為它還有能、所,能緣的心跟所緣的境。 所以,真如一定是能所雙亡。那個能緣的心是見分,所 緣的境是相分,你只要還有見分跟相分,落在兩邊,二 元對立就不是。一定要回歸自證分,能所雙亡,那個境 界就不能說,對不對?所以只能用證的。

只要你能夠遠離一切語言相、文字相、心緣相,那 個不可思議的,不可心思言議的那個,就是了。

這六個「無為」都介紹完了。

前面所說的這五種無為,都是八識所變現的,像我們剛才講虛空無為,就是第六意識所現的那個清淨的現量,所以它是心識所變現的。前面講的五種無為,都是心識所變現的,或者是說都是八識所變現的,它的體都是真如,所以這五種無為,都是依這個真如的自體上所假立的名稱。這重點來囉!假立的名稱,所以二乘人所證到的擇滅無為的涅槃境界,是不是真實的?不是真實存在,假立的名稱!有一個涅槃可證,可是涅槃也不是真實存在的,小乘人就是錯在這裡。小乘人的法執,就是執有涅槃可證,所以他沒有辦法見到真心,就是因為他那個法執沒有辦法破除,他沒有辦法證到法空。他可以證到人無我,但是沒有辦法證到法無我,涅槃正是他要執著的那個法,所以他的法執還在。

現在我們明白,我們比小乘人還要高明,我們知道 涅槃也不是真實存在的,它是依真如的自體上所假立的 名稱這樣而已。

還有剛才講的不動無為——四禪,你證到四禪又怎麼樣?四禪也是依真如自體所假立的名稱,所以那個禪 定的境界也是虛妄的呀!所以你禪定再高又怎麼樣?有 神通又怎麼樣?都是生滅法,都是無常的,都沒見到直

# 大乘百法明門論 第十二講 無為法、無我

心本性,都沒開悟,無明都在,可能見思惑都還沒破, 至少小乘人見思惑已經破了。

所以我們明白無為法的內容很重要,然後又能夠進一步知道它也不是真實的,那我們禪定功夫再高也沒有什麼了不起,因為我執還在,證到涅槃,無我了,也沒有什麼了不起,都是虛妄不真實的。所以這五種無為,都是依真如的自體上所假立的名稱。

虚空無為是怎麼假立的呢?因為已經遠離一切身心的障礙,就好像無障礙的虚空一樣,這個時候我們給它 一個假名,叫做「虚空無為」。

為什麼叫擇滅無為呢?就是如果我們能夠用這個抉 擇的智慧,就是空性的智慧,來滅除一切的煩惱,所體 證的真如,這個時候就給它一個假名,叫做「擇滅無為」。

如果不是藉由抉擇,而是悟到自性本來清淨等等的 這些大乘的見地,或者是由緣缺,這個時候所顯的真如, 我們就給它一個名稱,叫做「非擇滅無為」,所以它也是 假名。

如果我們能夠修到色界四禪,已經能夠免除三災、 八難了,不再有苦受、樂受來動搖我們的心了,這個時 候所顯的真如,我們給它一個假名,叫做「不動無為」。

如果我們已經能夠遠離無色界的無所有處,正要超 越非想非非想處定的時候,想心所、受心所暫時不現行, 那由這個想心所跟受心所滅所顯的真如,我們給它一個 假名,叫做「想受滅無為」。

由此可知,這五種無為都是依真如而假立的。真正 的真如自體必須要證到無我,也就是人無我跟法無我, 能夠證到這二空,人無我、法無我的時候,它才能夠顯 現。所以它是什麼時候證的?至少要到別教的初地以上 才能夠證到,因為他破一品無明,見一分法身,他已經

見到真心了,這個時候真正的真如境界才能夠現前。這個之前,都還沒有辦法,因為它還沒有證到人無我跟法無我,所以真如無為是屬於地上菩薩所證的境界。

這六種無為如果是在別教初地以前,因為修觀,它就呈現這些無為的時候,雖然它能夠暫時呈現這種種的無為境界,但是它是屬於有漏的,因為它還沒有破無明,一品都沒有破,所以他修的所有無為境界都是有漏的。如果是證到別教初地以上呢?這個時候是由後得智所變現的,就是屬於無漏的無為境界。所以是屬於有漏、還是無漏,就看你有沒有破一品無明,來作為衡量的標準。無我

大乘百法明門論,主要就是要說明「一切法無我」 的道理。前面已經介紹完什麼是一切法的內容,現在要 進一步說明什麼是「無我」?整本大乘百法明門論,就 是要說明「一切法無我」,一切法,有為法九十四,無為 法六個,這是一切法,那為什麼一切法無我呢?所以接 下來要講,為什麼一切法是無我的?

什麼是無我?無我,就是人無我、法無我。也就是 說一切法,前面講一切法有心法、心所有法、色法、不 相應行法、無為法,一共加起來一百個,所以叫百法, 為什麼這百法不是我?我們要一個、一個來分析。

為什麼心法不是我?心法有幾個啊?眼識、耳識、 鼻識、舌識、身識、意識、第七末那識、第八阿賴耶識, 加起來幾個?八個。心法有八個,如果心法是我的話, 請問這八個,哪一個是我?眼識是我呢?耳識是我呢? 還是鼻識是我呢?還是意識是我?每個都是生滅,八個 識都是生滅的,八個識有八個,難道我有八個嗎?也不 可以啊,我是獨一無二的,怎麼可能有八個呢?可是哪 一個是我?你也不能說哪一個是我,說不出來,都不是 我,對不對?八個都不是我。

而且這八個識都是念念生滅的,念念生滅就是說它 生起來就消失,生起來就消失,還沒有生起來的,我們 叫未來;生起來,還沒消失,叫現在;已經消失的,叫 過去。那過去的是我?現在的是我?還是未來的是我? 也都不是啊!過去的已經過去,未來還沒有生起,當下 又過去了,我在哪裡?找不到!這樣就可以證明心法不 是我。

第二個,為什麼心所有法不是我?心所有法就更多了,五十一個,那我好忙喔!這五十一個,哪一個是我呢?五遍行是我?五別境、善十一、根本煩惱六、隨煩惱二十、不定四,哪一個是我?不能說哪一個是我。然後它也是生滅的啊,過去的是我?現在的是我?還是未來的是我?也都不是,這樣就可以證明心所有法不是我。

為什麼色法不是我?色法的內容有十一個,五根、 六塵,如果五根是我的話,那我如果五根壞了,我也壞 了,是嗎?如果我眼根壞了,那我是不是跟著眼根一起 壞?不是嘛,所以眼根不是我。其他的耳根、鼻根、舌 根、身根也都不是我。

那六塵是我嗎?色、聲、香、味、觸、法是我嗎? 色、聲、香、味、觸、法如果是我的話,那我就變成外 境了,對不對?那六塵也變成有見、聞、覺、知了,可 是不可能嘛,因為事實的狀況不是這樣嘛。我不可能變 成六塵外境,然後六塵外境也不可能有見、聞、覺、知 的作用。可見色法不是我,不管是五根、還是六塵,都 不能夠證明是我,所以色法不是我。

為什麼不相應行法不是我?不相應行法是由什麼的 分位假立啊?它是心法、心所有法、色法的分位假立, 前面已經證明心法不是我,心所有法不是我,色法不是

我,那現在由這三法的分位假立是不是我?當然不是嘛!因為它是由它分位假立來的,既然這三法都不是我,所以分位的假立也不可能是我,就可以證明不相應行法不是我。

無為法為什麼不是我?無為法是相對有為法來說 的,前面已經證明有為法不是我了嘛,有為法就是心法、 心所有法、色法、不相應行法,這些有為法前面已經證 明它不是我,那無為法又怎麼可能是我呢?對不對?

好啦!所以這五位百法都不是我,這就是「人無我」;這五位百法也都不是真實存在的法,這就是「法無我」。很快就證到人無我、法無我,就這樣證到二無我。

其實它不難,就是在有為的當下去體悟。所以,所 謂的無我,就是指人無我和法無我,只要通達了人無我、 法無我,就能夠斷除煩惱障跟所知障,證得佛的果位, 就是菩提果和涅槃果。

這個就是整個大乘百法明門論所有的內容,就是在講一切法無我。怎麼證?就是我們今天上課一開始的,為什麼要先介紹有為法?就是要在有為的當下去體證無為。所以我們現在就明白了,就是要先明白有為法的內容,然後在這個有為法的當下去體證無為,到最後連無為也不可得,就是我們剛才講,無為法也不是我,無為法也不可得,所以不要以為有一個真如可以證。如果你都證到了這些內容,你就能夠斷除煩惱障、所知障,然後證得菩提果跟涅槃果。

所有的百法內容到現在全部介紹完了,最後希望大家都證得。願一切眾生都能夠藉由百法,通達一切法無我的道理,早日證得佛的果位。

迴向:願以此功德,普及於一切,我等與眾生,皆 共成佛道。